Jurnal MADIA

Volume 6, No.2 Desember 2025
E-ISSN : 2775-4316

M-~

KOMUNIKASI ANTARBUDAYA SEBAGAI STRATEGI
PELESTARIAN ADAT BEKAGOK’AN SUKU BASEMAH

DI PADANG BINDU

Lucky Razika', Sri Dwi Fajarini’

12 Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Bengkulu

uckyrazika@gmail.com

INFO ARTIKEL

ABSTRAK

Diterima :

24 Juni 2025
Disetujui:

29 Juni 2025
Dipublish:

30 Desember 2025

Kata Kunci:
Komunikasi Antarbudaya

Pelestarian
Adat Bekagok’an

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran
komunikasi  antarbudaya dalam  pelestarian  adat
Bekagok’an Suku Basemah di Desa Padang Bindu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pelestarian adat tidak hanya
bergantung pada pelaksanaan seremonial, tetapi juga pada
proses komunikasi lintas generasi dan lintas etnis yang
berlangsung secara dialogis dan partisipatif. Melalui
pendekatan interaksionisme simbolik, ditemukan bahwa
makna budaya dalam prosesi adat seperti tarian, masakan
tradisional, dan simbol-simbol lainnya dibentuk dan
diwariskan melalui interaksi sosial yang hidup dan
bermakna. Tiga dimensi utama dalam interaksionisme
simbolik, yakni mind, self, dan society, menjadi dasar
dalam pewarisan budaya: simbol adat membentuk
pemahaman generasi muda, membangun identitas diri
sebagai bagian dari komunitas adat, serta memperkuat
struktur sosial masyarakat. Di sisi lain, media sosial muncul
sebagai medium baru dalam mendukung dokumentasi dan
diseminasi  nilai-nilai adat, meskipun memerlukan
pendekatan yang kontekstual agar tidak terjadi
penyederhanaan makna. Oleh karena itu, komunikasi
antarbudaya terbukti menjadi strategi kunci dalam menjaga
keberlanjutan adat Bekagok’an, dengan menekankan
kolaborasi antar generasi, pemaknaan simbolik yang
reflektif, serta adaptasi terhadap perkembangan teknologi
komunikasi.

=N
& Jurnal.umb.ac.id/index.php/madia @ madia@umb.ac.id



http://jurnal.umb.ac.id/index.php/madia
mailto:madia@umb.ac.id
mailto:luckyrazika@gmail.com

E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 246

1.

Volume 6, No.2 Desember 2025

Pendahuluan

Komunikasi merupakan bagian tak terpisahkan dari kehidupan manusia yang
menjadi medium utama dalam menyampaikan gagasan, informasi, serta nilai-nilai sosial
dan budaya. Dalam masyarakat majemuk yang terdiri dari berbagai latar belakang
budaya, seperti Indonesia, komunikasi tidak hanya berfungsi sebagai sarana pertukaran
pesan, tetapi juga sebagai proses negosiasi makna dan pembentukan identitas kolektif.
Dalam konteks ini, komunikasi antarbudaya menjadi suatu kebutuhan strategis yang
esensial, karena interaksi antarindividu dari beberapa asal budaya tidak dapat dihindari
dalam kehidupan sehari-hari. Komunikasi antarbudaya mencakup proses interaksi antar
manusia yang memiliki sistem nilai, keyakinan, norma, bahasa, dan simbol-simbol
budaya yang berbeda, yang berperan penting dalam membangun pemahaman lintas
budaya serta menjembatani perbedaan-perbedaan tersebut (Panggabean, Siagian, and ...
2023).

Pada masa pertumbuhan teknologi informasi dan globalisasi saat ini, komunikasi
antarbudaya mengalami transformasi yang signifikan. Kemudahan dalam berkomunikasi
lintas batas geografis membuat budaya lokal semakin terpapar dengan budaya global,
sehingga mendorong terjadinya perubahan sosial dan kultural yang kompleks. Fenomena
ini menghadirkan dilema sekaligus peluang dalam pelestarian budaya tradisional. Di satu
sisi, globalisasi membuka akses bagi masyarakat lokal untuk memperkenalkan
budayanya kepada dunia luar. Di sisi lain, hal ini juga mengancam keberlangsungan
budaya-budaya lokal karena adanya pergeseran nilai, penurunan minat generasi muda
terhadap tradisi, serta minimnya dokumentasi budaya secara sistematis. Maka,
diperlukan pendekatan strategis yang menggabungkan komunikasi antarbudaya dengan
pelestarian budaya lokal sebagai langkah responsif terhadap dinamika zaman (Khotimah
et al. 2024).

Indonesia sebagai negara multikultural terbesar di dunia memiliki ribuan kelompok
etnis yang masing-masing menyimpan kekayaan budaya, bahasa, serta adat istiadat yang
unik dan khas. Salah satu kelompok etnis yang menjadi bagian dari keragaman budaya
Indonesia adalah Suku Basemah yang mendiami wilayah Sumatera Selatan. Di antara
daerah yang masih kuat mempertahankan identitas budaya suku Basemah adalah Desa
Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air Keruh, Kabupaten Empat Lawang. Kawasan ini

dikenal dengan masyarakatnya yang menjunjung tinggi tradisi, terutama dalam

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 247
Volume 6, No.2 Desember 2025

pelaksanaan upacara adat bekagok’an, yaitu prosesi pernikahan adat yang kaya akan
simbol dan makna budaya.

Bekagok’an tidak hanya menjadi ajang penyatuan dua individu dalam ikatan
pernikahan, tetapi juga menjadi ritual komunal yang melibatkan partisipasi aktif keluarga
besar dan masyarakat setempat. Setiap tahapan dalam prosesi ini seperti rasan budak/tue,
nerangkah dusun laman, seserahan, hingga aghi jadi memiliki nilai-nilai filosofis yang
mencerminkan kearifan lokal, solidaritas sosial, serta penghormatan terhadap leluhur.
Namun demikian, perubahan sosial yang dipicu oleh urbanisasi, arus informasi, serta
pergeseran preferensi generasi muda terhadap budaya populer, mulai mempengaruhi
eksistensi tradisi ini. Penyesuaian terhadap unsur-unsur adat sudah mulai dilakukan, baik
dari segi durasi pelaksanaan, simbolisasi, maupun tata cara penyampaian nilai-nilai
budaya kepada generasi penerus.

Dalam situasi seperti ini, komunikasi antarbudaya berperan ganda: pertama, sebagai
sarana internalisasi nilai adat dalam masyarakat itu sendiri, dan kedua, sebagai media
eksternal untuk memperkenalkan budaya kepada dunia luar. Secara internal, komunikasi
antarbudaya tercermin dari proses penyampaian nilai-nilai adat dari generasi tua kepada
generasi muda melalui interaksi verbal, simbolik, dan tindakan budaya yang dilakukan
dalam prosesi bekagok’an. Proses ini memerlukan kemampuan komunikasi yang adaptif,
inklusif, dan kontekstual, agar generasi muda dapat memahami dan menerima pesan
budaya yang sedang dikomunikasikan sudah hidup dalam era modern. Secara eksternal,
komunikasi antarbudaya dapat memperkuat posisi budaya lokal dalam kancah budaya
nasional dan global, melalui promosi kebudayaan, pariwisata budaya, serta diplomasi
budaya yang berbasis kearifan lokal.

Desa Padang Bindu, sebagai pusat administratif Kecamatan Pasemah Air Keruh,
menjadi lokasi penting dalam konteks pelestarian budaya Suku Basemah. Wilayah ini
tidak hanya menjadi pusat pelaksanaan adat, tetapi juga simbol eksistensi budaya
Pasemah di tengah arus modernisasi. Berdasarkan observasi awal yang dilakukan peneliti
dan wawancara dengan pemangku adat, Bapak Hamidin Djaelani, diketahui bahwa tradisi
bekagok’an masih dijalankan dengan cukup kuat di tengah masyarakat. Namun, beberapa
unsur mulai mengalami penyesuaian, seperti tata waktu pelaksanaan dan bentuk
penyampaian makna. Hal ini menunjukkan adanya negosiasi budaya yang berlangsung

melalui komunikasi antar generasi dan antar aktor budaya.

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 248
Volume 6, No.2 Desember 2025

Penelitian ini menjadi penting karena tidak hanya memberikan kontribusi terhadap
pelestarian budaya lokal, tetapi juga memperkaya kajian akademik tentang komunikasi
antarbudaya dalam masyarakat multikultural. Dengan menelusuri bagaimana proses
komunikasi antarbudaya berlangsung dalam konteks adat bekagok’an, penelitian ini dapat
memberikan wawasan mengenai strategi pelestarian budaya yang berbasis komunikasi
dan dialog budaya. Lebih lanjut, penelitian ini mencoba memetakan fungsi komunikasi
dalam membangun kesadaran budaya, memperkuat identitas lokal, dan menciptakan
sinergi antara pelestarian tradisi dengan dinamika kehidupan modern. Dalam situasi
budaya yang terus berubah, komunikasi antarbudaya bukan hanya menjadi alat untuk
menyampaikan pesan, melainkan sebagai strategi kultural untuk merawat warisan leluhur

dan memastikan keberlanjutannya di masa depan..

2. Metodologi
2.1.Pendekatan penelitian

Penelitian ini menggunakan desain penelitian deskriptif dan metodologi kualitatif.
Karena metode kualitatif dianggap paling cocok untuk menyelidiki dan memahami
fenomena sosial yang rumit secara menyeluruh, terutama yang berkaitan dengan aspek-
aspek komunikasi dan kebudayaan dalam suatu masyarakat. Pemilihan pendekatan
deskriptif dalam penelitian ini didasarkan pada kebutuhan untuk menggambarkan secara
rinci dan sistematis bagaimana proses komunikasi antar budaya berlangsung dalam
masyarakat Suku Basemah, khususnya dalam konteks pelestarian adat Bekagok’an.
Penelitian ini mencoba mendokumentasikan, menginterpretasikan, dan menganalisis
berbagai bentuk interaksi, simbol, serta strategi komunikasi yang digunakan oleh
masyarakat lokal dalam menjaga nilai-nilai tradisi yang telah diwariskan secara turun-
temurun.

Data primer dan sekunder merupakan dua kategori sumber data yang digunakan
dalam penelitian ini. Sumber informasi primer dikumpulkan langsung dari mereka yang
berpartisipasi secara aktif dalam pelestarian adat Bekagok’an, antara lain para pemangku
adat yang memiliki otoritas budaya, tokoh masyarakat yang memiliki pengaruh sosial,
serta warga masyarakat Suku Basemah yang menjadi pelaku langsung dalam kehidupan
adat di Desa Padang Bindu. Data primer dikumpulkan dengan wawancara mendalam,
observasi partisipan, dan dokumentasi perilaku adat yang terkait dengan praktik

Bekagok'an. Sementara itu, data sekunder dalam penelitian ini bersumber dari berbagai

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 249
Volume 6, No.2 Desember 2025

sumber pustaka terkait, seperti buku-buku ilmiah, jurnal penelitian, artikel, dokumen
resmi pemerintah, serta catatan sejarah lokal.

Dengan menggunakan pendekatan purposive sample, informan untuk penelitian ini
dipilih secara purposive. Pendekatan ini merupakan metodologi pengambilan sampel
yang didasarkan pada kriteria atau pertimbangan tertentu yang telah ditetapkan
sebelumnya. Dalam konteks penelitian ini, informan dipilih karena mereka dianggap
memiliki pengetahuan, pengalaman, dan pemahaman yang mendalam mengenai tradisi
Bekagok’an serta dinamika komunikasi antar budaya yang terjadi di tengah masyarakat.
Oleh karena itu, dalam penelitian ini, informan meliputi individu-individu yang dinilai
mampu memberikan informasi yang kaya, akurat, dan kontekstual mengenai objek
penelitian, seperti ketua adat, tokoh pemuda, ibu-ibu pelaku adat, serta warga yang aktif
terlibat dalam pelestarian budaya lokal.

Melalui metode dan teknik pengumpulan data yang terarah ini, diharapkan penelitian
mampu menghasilkan temuan yang valid dan mendalam mengenai bagaimana
komunikasi antar budaya berperan dalam mempertahankan identitas dan
keberlangsungan tradisi Bekagok’an di tengah arus modernisasi dan perubahan sosial

yang semakin pesat

2.2.Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan dengan tiga metode utama: (1) observasi, peneliti
mencatat fenomena atau perilaku yang terjadi dengan menggunakan pancaindra, baik
secara partisipatif maupun non-partisipatif; (2) wawancara; (3) dokumentasi meliputi
pengumpulan berbagai sumber seperti buku, artikel, tulisan, serta dokumen lain yang
relevan dengan topik penelitian.
a. Observasi
Menurut Spradley, objek studi dalam penelitian kualitatif yang diamati disebut
sebagai situasi sosial, yang terdiri dari tiga elemen: tempat, aktor, dan aktivitas
(Sugiyono, 2020:110).
- Dalam penelitian ini, peneliti melihat langsung atau lokasi tempat, yaitu didesa
padang bindu kecamatan pasemabh air keruh kabupaten empat lawang.
- Dalam penelitian ini, peneliti lansung mengobservasi actor atau (pelaku) yang
terlibat dalam adat istiadat melestarikan bekagok'an (Pernikahan). Upaya

pelestarian tradisi adat istiadat bekagok'an suku basemah, yaitu, tokoh adat,

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 250

Volume 6, No.2 Desember 2025

sesepuh masyarakat, dan Masyarakat setempat. yang sangat berperan penting
menghendel atau yang melaksanakan kegiatan upaya pelestarian tradisi adat
istiadat bekagok'an suku basemah ini, serta bagaimana antusias menanggapi
kegiatan pelestarian tradisi ini

Dalam penelitian ini, peneliti mengobservasi activities (aktivitas) yang
dilakukan oleh Masyarakat pasemah air keruh dalam mengupayakan
melestarikan tradisi adat istiadat bekagok'an (pernikahan) serta kegiatan apa
yang dilakukan oleh masyarakat dalam mengembangkan mengupayakan
melestarikan tradisi ini. Serta hal-hal yang berkaitan dengan menjadi pendukung

dan pelengkap informasi yang peneliti butuhkan.

b. Wawancara

Informan kunci dan informan utama diwawancarai oleh peneliti. Kepala desa dan

tokoh adat Desa Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air Keruh, menjadi informan

kunci penelitian, dan seorang tokoh adat perempuan yang tinggal di desa yang sama

menjadi informan utama penelitian. Pertanyaan-pertanyaan mengenai pelestarian

adat Bekagok'an di Desa Padang Bindu diajukan selama wawancara ini.

¢. Dokumentasi

Dokumentasi yang akan diambil dalam penelitian ini yaitu berupa

Foto-foto yang dilakukan peneliti pada saat melakukan kegiatan penelitian di
lapangan.

Arsip-arsip mengenai kegiatan peran komunikasi antar budaya dalam
melestarikan adat istiadat bekagok’an suku basemah di desa padang bindu
kecamatan pasemah air keruh

Arsip-arsip mengenai Data-data kependudukan Desa Padang Bindu Kecamatan

Pasemah Air Keruh

Analisis data dalam penelitian ini  meliputi pengorganisasikan  data,

mengkarakterisasikannya ke dalam unit-unit, mensintesiskannya ke dalam pola, memilih

mana yang signifikan dan akan diteliti, dan menarik kesimpulan adalah langkah-langkah

yang terlibat dalam analisis data.

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 251
Volume 6, No.2 Desember 2025

3. Teori
Komunikasi Antarbudaya

Menambahkan istilah "budaya" ke dalam pernyataan komunikasi antara dua atau
lebih individu dari latar belakang budaya yang berbeda merupakan definisi komunikasi
antarbudaya. Definisi komunikasi antarbudaya, sebagaimana dinyatakan oleh Samovar
dan Porter (Liliweri, 2003:10), adalah ketika pesan dipertukarkan antara orang-orang
dari latar belakang budaya yang berbeda. Berikut ini beberapa definisi komunikasi yang
disebutkan sebelumnya. Hubungan interpersonal antara orang-orang dari berbagai asal
budaya merupakan deskripsi paling dasar dari komunikasi antarbudaya yang dapat kami
tawarkan.

Setiap pertukaran ide, informasi, atau emosi antara orang-orang dari asal budaya yang
berbeda disebut sebagai komunikasi antarbudaya. Informasi disebarkan baik secara lisan
maupun tertulis, juga melalui bahasa tubuh, penampilan atau gaya sesecorang, dan
elemen-elemen lain di sekitarnya yang berfungsi untuk menjelaskan pesan tersebut.
Menurut Charley H. Dood, yang dikutip dalam Liliweri (2003), komunikasi antarbudaya
terdiri dari komunikasi antara partisipan yang mewakili individu, hubungan
interpersonal, dan kelompok, dengan fokus pada latar belakang budaya partisipan dan
bagaimana hal tersebut memengaruhi perilaku komunikasi mereka.

“Komunikasi antarbudaya merupakan suatu proses komunikasi simbolik,
interpretatif, transaksional, kontekstual yang dilakukan oleh sejumlah orang karena
mereka mempunyai tingkat kepentingan tertentu yang berbeda-beda.” Lustig dan
Koester, yang dikutip oleh Alo Liliweri (2003:11), menyatakan bahwa hal ini terjadi
karena setiap orang mempunyai harapan dan interpretasi yang berbeda-beda terhadap
apa yang disampaikan dalam bentuk perilaku tertentu sebagai makna yang dipertukarkan
(Desie, Warouw, and Tulung 2013).

Adat

Adat istiadat (dari bahasa Arab: semua) adalah konsep budaya yang terdiri dari norma,
nilai, dan hukum adat yang mengatur bagaimana orang berperilaku satu sama lain. Adat
istiadat ini biasanya diikuti oleh sekelompok masyarakat adat dan diwariskan dari
warisan sejarah yang masih dijunjung tinggi hingga saat ini oleh masyarakat adat yang
paling banyak mendapat dukungan dalam masyarakat tersebut. Adat istiadat yang
disahkan disebut sebagai hukum adat, sedangkan adat istiadat yang tidak disahkan

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 252
Volume 6, No.2 Desember 2025

disebut sebagai kebiasaan adat yang diwariskan dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Karena tidak lekang oleh waktu dan sangat mengakar dalam masyarakat
tempat mereka berada, adat istiadat merupakan kode etik yang paling tinggi. Anggota
kelompok adat lainnya akan mengenakan hukuman berat karena melanggar tradisi ini
(Putri 2023).

Kata "adat" berasal dari bahasa Melayu, sedangkan "tradisi" berasal dari bahasa
Inggris. Istilah ini merujuk pada praktik keagamaan yang bersifat magis dari masyarakat
adat, yang meliputi nilai-nilai budaya, norma hukum adat, dan aturan-aturan yang saling
terkait. Praktik-praktik ini pada akhirnya berkembang menjadi suatu sistem atau

peraturan adat yang diterapkan pada hukum adat Jawa.

Adat Bekagok’an

Adat Bekagok’an merupakan salah satu tradisi pernikahan khas masyarakat Suku
Basemah yang masih dilestarikan di Desa Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air
Keruh, Kabupaten Empat Lawang, Sumatera Selatan. Tradisi ini mencerminkan nilai-
nilai budaya lokal yang dijalankan secara turun-temurun dan sarat dengan simbol,
norma sosial, serta praktik keagamaan yang terinternalisasi dalam masyarakat.

Dalam konteks ilmu komunikasi, khususnya komunikasi antar budaya, Adat
Bekagok’an dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi simbolik yang mempertemukan
berbagai latar belakang budaya, generasi, dan peran sosial dalam satu rangkaian
upacara. Sejalan dengan pandangan George Herbert Mead dalam teori Interaksi
Simbolik, komunikasi yang terjadi dalam adat istiadat ini tidak sekadar menyampaikan
pesan, melainkan juga membangun makna melalui simbol-simbol budaya yang

disepakati secara kolektif.

4. Temuan dan Pembahasan

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelestarian adat Bekago’an Suku Basemah di
Desa Padang Bindu tidak hanya bergantung pada upaya mempertahankan bentuk
seremonial, tetapi juga pada praktik komunikasi antarbudaya yang melibatkan interaksi
lintas generasi dan lintas kelompok etnis. Dalam konteks ini, komunikasi antarbudaya
menjadi strategi kunci yang memungkinkan keberlangsungan nilai-nilai adat dalam

realitas sosial yang terus berubah.

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 253

Volume 6, No.2 Desember 2025

a. Komunikasi Antarbudaya dalam Adat Bekago’an

Proses pelestarian adat Bekago’an memperlihatkan dinamika komunikasi antara

generasi tua dan muda, serta antara masyarakat asli Suku Basemah dan kelompok

luar seperti pendatang dari etnis lain. Komunikasi ini tidak bersifat linier, tetapi

dialogis, di mana nilai-nilai budaya dinegosiasikan dan dimaknai ulang dalam

interaksi sosial sehari-hari. Pendekatan interaksionisme simbolik mengungkapkan

bahwa makna-makna adat tidak diwariskan secara satu arah, melainkan dibentuk

bersama melalui tindakan simbolik dan pengalaman bersama.

Makna Simbolik dalam Prosesi Adat

Setiap elemen dalam prosesi Bekago’an memiliki muatan simbolik yang kaya,
yang berfungsi sebagai sarana komunikasi budaya: Pelaminan ukiran pakis dan
bunga melati menandakan kesuburan dan kesucian cinta, sekaligus
memperlihatkan status sosial dan kesiapan memikul tanggung jawab rumah
tangga. Tarian Andun oleh sembilan gadis pilihan mencerminkan penghormatan
terhadap tamu serta nilai-nilai kesopanan dan kemurnian perempuan Basemah.
Masakan tujuh jenis menjadi simbol kelimpahan dan penghormatan terhadap
leluhur, serta sarana pewarisan kuliner lokal. Kuali tembaga warisan berfungsi
sebagai simbol keterikatan lintas generasi dan alat pewarisan nilai spiritual dalam
praktik memasak. Tuntungan ibatang dan merae merepresentasikan komunikasi
sosial, penghargaan, dan struktur sosial dalam masyarakat. Payung kuning,
menurut tokoh adat, menjadi simbol penghormatan dan penerimaan sosial dari
keluarga mempelai perempuan terhadap mempelai laki-laki. Gerak Limbai
Lemah, yakni gerakan pelan dan menunduk saat membawa seserahan, menjadi
simbol ketulusan, sopan santun, dan penghormatan.

Dimensi Interaksionisme Simbolik dalam Pewarisan Budaya

Dalam teori interaksionisme simbolik, individu menangkap makna melalui
proses sosial yang dialaminya. Hal ini sangat relevan dalam konteks adat
Bekago’an, di mana makna dari setiap elemen budaya tidak bersifat absolut atau
objektif, tetapi dibentuk melalui interaksi sosial di dalam komunitas. Misalnya,
seorang penari Andun memahami bahwa gerakan tubuhnya adalah ekspresi dari
etika dan nilai, bukan hanya estetika tari. Demikian juga dengan seseorang yang
membawa seserahan tahu bahwa langkah pelan dan kepala menunduk adalah

pesan nonverbal tentang penghormatan. Simbol-simbol tersebut hanya dapat

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 254

Volume 6, No.2 Desember 2025

dipahami dalam konteks sosial komunitas Basemah, dan tidak dapat dipisahkan
dari pengalaman budaya yang melatarbelakanginya. Oleh karena itu, komunikasi
simbolik tidak hanya menjadi sarana mempertahankan adat, tetapi juga menjadi

fondasi dalam proses pewarisan nilai dan identitas budaya yang hidup.

b. Analisis Interaksi Simbolik dalam Konteks Pelestarian Adat Bekagoan

Analisis interaksi simbolik dalam pelestarian adat Bekagoan menunjukkan bahwa

makna tradisi dibentuk melalui simbol-simbol budaya seperti prosesi adat, pakaian,

dan bahasa lokal yang dijalankan dalam interaksi sosial antarwarga. Tradisi ini

diwariskan lewat komunikasi antara generasi tua dan muda, termasuk melalui media

sosial yang menjadi ruang baru bagi transformasi simbolik. Namun, kelemahannya

terletak pada ketergantungan pada pengetahuan turun-temurun yang tidak

terdokumentasi secara sistematis. Akibatnya, makna simbol bisa berubah tanpa

kontrol, dan generasi muda yang kurang memahami konteks budaya berisiko

memaknai adat secara dangkal atau hanya sebatas formalitas.

Mind (Pikiran): Simbol dan Proses Internal Generasi Muda

Simbol budaya seperti prosesi ngelamar, rasan budak, nerangkah dusun laman,
dan aghi jadi merupakan sarana kognitif yang membentuk pikiran generasi muda
dalam memahami nilai-nilai adat. Melalui keterlibatan langsung dan observasi
terhadap peran tokoh adat, generasi muda secara bertahap membangun
pemahaman tentang makna simbolik dalam setiap tahapan upacara. Wawancara
dengan tokoh adat menunjukkan bahwa simbol-simbol ini dimaknai sebagai
sarana untuk memperkuat tali persaudaraan, gotong royong, dan penghormatan
terhadap leluhur. Namun demikian, pemaknaan ini berisiko mengalami
pergeseran jika tidak dibarengi dengan pemahaman yang mendalam dan
dokumentasi yang sistematis.

Self (Diri): Identitas Budaya sebagai Produk Partisipasi

Partisipasi dalam prosesi adat terbukti berkontribusi pada pembentukan self atau
identitas budaya individu. Generasi muda yang aktif dalam kegiatan Bekagoan
mengembangkan rasa memiliki dan kebanggaan terhadap budaya Basemah.
Identitas sebagai “orang Basemah” tidak terbentuk secara pasif, tetapi melalui
proses reflektif yang terjadi saat individu memposisikan dirinya sebagai bagian
dari masyarakat adat. Dalam proses ini, makna simbol menjadi bagian dari citra

diri sosial. Namun, keterlibatan yang menurun akibat pengaruh modernisasi

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 255
Volume 6, No.2 Desember 2025

menyebabkan lemahnya konstruksi diri, yang berimplikasi pada menurunnya
kontinuitas adat.

- Society (Masyarakat): Struktur Sosial Berbasis Simbol Budaya
Adat Bekagoan juga berfungsi sebagai sistem sosial yang mempertahankan
struktur masyarakat tradisional melalui simbol dan aturan kolektif. Penempatan
posisi duduk, sapaan, serta tata cara menyambut tamu dalam upacara adat
mencerminkan struktur hierarki sosial dan nilai sopan santun dalam masyarakat
Basemah. Generasi muda yang terlibat dalam praktik ini belajar tata krama dan
norma sosial secara langsung dari konteks adat. Namun, pola interaksi
masyarakat mulai bergeser akibat modernisasi, urbanisasi, dan media digital,
yang mengakibatkan turunnya frekuensi interaksi langsung dalam pelaksanaan
adat.

- Media Sosial dan Transformasi Komunikasi Budaya
Meskipun tradisi Bekagoan bersifat lisan dan diwariskan secara turun-temurun,
keberadaan media sosial saat ini menjadi medium baru dalam menyebarluaskan

serta mendokumentasikan nilai-nilai.

Pembahasan
Penelitian ini memperlihatkan bahwa pelestarian adat Bekago’an tidak dapat
dipisahkan dari praktik komunikasi antarbudaya yang kompleks dan dinamis. Dalam
konteks masyarakat Suku Basemah di Desa Padang Bindu, komunikasi antarbudaya
menjadi mekanisme strategis yang, dalam menghadapi perubahan masyarakat yang
konstan, mendukung ketahanan nilai-nilai tradisional. Pendekatan komunikasi
antarbudaya dalam adat ini tidak hanya melibatkan pertukaran pesan antara individu
yang berbeda latar belakang budaya, tetapi juga mencakup proses dialogis yang
memungkinkan negosiasi makna, reinterpretasi nilai, dan pembentukan identitas
bersama.
a. Komunikasi Antarbudaya dalam Adat Bekago’an
Proses komunikasi dalam pelestarian adat Bekago’an menunjukkan bahwa
keterlibatan antar generasi (tua dan muda) serta interaksi antara warga lokal dan
pendatang menjadi bagian penting dalam pewarisan budaya. Model komunikasi yang
terjadi bukan satu arah, tetapi berbentuk dialog yang memungkinkan terjadinya

pertukaran pemahaman dan pemaknaan ulang terhadap simbol-simbol adat. Dalam

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 256

Volume 6, No.2 Desember 2025

perspektif interaksionisme simbolik, makna budaya tidak diwariskan secara kaku,
melainkan diciptakan melalui interaksi sosial yang berlangsung secara terus-

menerus.

. Makna Simbolik dalam Prosesi Adat

Setiap unsur dalam prosesi adat Bekago’an sarat dengan nilai simbolik yang
merepresentasikan identitas budaya Suku Basemah. Simbol-simbol seperti
pelaminan, tarian Andun, tujuh jenis masakan, kuali tembaga warisan, hingga gerak
Limbai Lemah adalah media komunikasi nonverbal yang menyampaikan pesan
moral, spiritual, dan sosial. Misalnya, payung kuning yang digunakan dalam upacara
mengandung pesan penerimaan sosial dan restu keluarga, sementara kuali tembaga
mewakili kesinambungan generasi. Simbol-simbol ini tidak hanya memiliki makna
estetis, tetapi juga fungsional dalam struktur sosial masyarakat.

Interaksionisme Simbolik dalam Pewarisan Budaya

Teori interaksionisme simbolik memberikan pemahaman bahwa simbol adat hanya
bermakna dalam konteks sosial yang melahirkannya. Artinya, pemahaman atas
simbol-simbol Bekago’an seperti tarian atau prosesi seserahan hanya dapat terjadi
ketika individu terlibat langsung dalam praktik sosialnya. Inilah yang menyebabkan
pelestarian adat tidak cukup hanya dengan mempertahankan bentuk-bentuk
seremonial, tetapi membutuhkan partisipasi aktif dari komunitas dalam

menghidupkan makna di balik simbol.

. Analisis Interaksi Simbolik dalam Konteks Pelestarian

Simbol-simbol adat seperti rasan budak, aghi jadi, dan sapaan khas dalam prosesi
adat menjadi perangkat budaya yang membentuk pikiran (mind), identitas diri (self),
dan struktur masyarakat (society). Dalam aspek mind, keterlibatan generasi muda
dalam upacara membentuk pemahaman kognitif mereka terhadap nilai-nilai adat. Di
sisi lain, self terbentuk ketika individu membangun identitas kultural melalui
partisipasi dan refleksi diri dalam peristiwa adat. Sedangkan pada aspek society,
simbol-simbol adat memperkuat tatanan sosial yang mengatur hubungan antarwarga
berdasarkan nilai-nilai penghormatan, hierarki, dan sopan santun. Namun, tantangan
besar muncul akibat tidak adanya dokumentasi sistematis terhadap simbol-simbol
ini. Ketergantungan pada pewarisan lisan menyebabkan makna bisa terdistorsi atau
mengalami penyempitan arti dalam interpretasi generasi muda, terutama di tengah

gempuran budaya global dan gaya hidup instan.

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 257
Volume 6, No.2 Desember 2025

e. Media Sosial sebagai Medium Baru Pewarisan Budaya
Keberadaan media sosial membuka peluang baru dalam pelestarian adat
Bekago’an. Meski pada awalnya adat ini bersifat lisan dan kontekstual, media
digital kini menjadi ruang untuk mendokumentasikan, mengarsipkan, dan
menyebarluaskan nilai-nilai adat ke generasi lebih luas. Generasi muda dapat
mengakses dokumentasi prosesi adat, menonton ulang tarian tradisional, dan
membaca narasi-narasi budaya yang dulunya hanya bisa dipelajari dari para tetua
adat. Namun demikian, transformasi ini juga mengandung risiko: penyajian
simbol yang terpotong konteks atau hanya dikonsumsi secara visual dapat
menghasilkan pemahaman yang dangkal tanpa pengalaman sosial yang

menyertainya.

5. Penutup

Penelitian in1 menyimpulkan bahwa pelestarian adat Bekagok’an Suku Basemah di
Desa Padang Bindu tidak dapat dipisahkan dari praktik komunikasi antarbudaya yang
berlangsung secara aktif dalam kehidupan sosial masyarakat. Dalam konteks masyarakat
multikultural dan dinamis seperti Desa Padang Bindu, komunikasi antarbudaya bukan
hanya menjadi sarana pertukaran informasi, tetapi juga menjadi strategi kultural yang
sangat penting dalam menjaga keberlanjutan nilai-nilai adat di tengah arus perubahan
zaman.

Komunikasi antarbudaya dalam pelestarian adat Bekagok’an mencakup interaksi
antara generasi tua dan muda, serta antara masyarakat lokal dengan kelompok pendatang
atau etnis lain. Pola komunikasi ini berlangsung secara dialogis, yang memungkinkan
adanya negosiasi, reinterpretasi, dan reproduksi makna-makna budaya secara kolektif.
Melalui pendekatan interaksionisme simbolik, komunikasi antarbudaya dipahami bukan
sebagai proses linier, melainkan sebagai arena simbolik tempat individu membentuk
pemahaman budaya (mind), membangun identitas diri (self), dan meneguhkan struktur
sosial masyarakat (society).

Makna simbolik yang terkandung dalam setiap elemen prosesi Bekagok’an seperti
pelaminan ukiran pakis, tarian Andun, masakan tujuh jenis, gerak Limbai Lemah, hingga
penggunaan kuali tembaga warisan merupakan bentuk komunikasi budaya yang sarat
nilai. Simbol-simbol ini tidak hanya menjadi representasi estetis, tetapi juga mengandung

pesan moral, sosial, dan spiritual yang hanya bisa dipahami melalui keterlibatan sosial

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 258
Volume 6, No.2 Desember 2025

dalam praktik budaya itu sendiri. Misalnya, tarian Andun tidak hanya dipersepsikan
sebagai hiburan, tetapi juga sebagai bentuk penghormatan, kesucian, dan nilai kesopanan
perempuan dalam budaya Basemah. Lebih jauh, penelitian ini juga mengungkap bahwa
identitas budaya generasi muda dibentuk melalui proses partisipatif dalam adat
Bekagok’an, di mana mereka belajar, meniru, dan meresapi nilai-nilai melalui keterlibatan
langsung dalam upacara adat. Namun, partisipasi ini cenderung menurun akibat
modernisasi, gaya hidup urban, serta pergeseran orientasi nilai di kalangan generasi muda.
Hal ini menimbulkan kekhawatiran bahwa makna simbolik dalam adat Bekagok’an
berisiko mengalami penyempitan, bahkan reduksi menjadi sekadar formalitas tanpa
pemahaman mendalam.

Tantangan lain yang dihadapi adalah ketergantungan pada sistem pewarisan lisan
yang tidak terdokumentasi secara sistematis. Hal ini membuat keberlanjutan makna simbol
menjadi sangat rentan terhadap interpretasi yang salah atau hilang. Dalam hal ini, media
sosial muncul sebagai medium alternatif yang memiliki potensi besar dalam
mentransformasikan cara masyarakat mendokumentasikan, menyebarluaskan, dan
merefleksikan nilai-nilai adat. Meskipun media sosial bukan bagian dari tradisi lokal,
kehadirannya membuka ruang baru bagi generasi muda untuk tetap terhubung dengan akar
budayanya melalui cara yang relevan dengan gaya hidup digital mereka. Namun,
penggunaan media ini juga memerlukan kehati-hatian agar tidak terjadi banalitas budaya
atau simplifikasi simbol-simbol adat yang kaya makna menjadi konten visual yang kosong
secara konteks.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa komunikasi antarbudaya menjadi kunci
utama dalam strategi pelestarian adat Bekagok’an. Strategi ini tidak hanya menekankan
pada pelaksanaan tradisi, tetapi juga pada proses komunikasi lintas budaya yang
memungkinkan pewarisan nilai secara reflektif, partisipatif, dan kontekstual. Pelestarian
adat Bekagok’an membutuhkan kolaborasi antara tokoh adat, generasi muda, dan media
digital, agar nilai-nilai budaya tidak hanya tetap hidup, tetapi juga mampu beradaptasi

secara kreatif dalam masyarakat yang terus berubah

Jurnal MADIA



E-ISSN : 2775-4316 Jurnal MADIA 259
Volume 6, No.2 Desember 2025

References

Desie, Ayudia Mardiyanti Rantung, Desie M. D. Warouw, and Lingkan E Tulung. 2013. “Peran
Komunikasi Antar Budaya Dalam Perkawinan Suku Bali Dan Suku Minahasa Di Kota
Manado.” Journal of Chemical Information and Modeling 01 (01): 4-5.

Khotimah, Ulfa Khusnul, Tantry Widianarti, Shinta Aulia Sari, Silfiah Fauziah, Siti Nurbaiti,
Komunikasi Antar Budaya, and Hubungan Internasional. 2024. “Komunikasi Antar Budaya Di

Era Globalisasi : Tantangan Dan Peluang” 1 (3): 1-8.

Liliweri, A. 2003. “Makna Budaya Dalam Komunikasi Antarbudaya.” In Komunikasi Antar Budaya,
10. Lkis pelangi aksara.

Panggabean, D A S, A Siagian, and ... 2023. “Gambaran Komunikasi Antarbudaya Dalam Pasangan
Pernikahan Beda Etnis Batak-Nias Di Desa Hutagodang Kecamatan Batang Toru Kabupaten
Tapanuli Selatan.” Jurnal Mahasiswa 1 (6): 24—41.

Putri, Vanya Karunia Mulia. 2023. “Apa Itu Adat Istiadat.” In Kompas.Com.

Sugiyono PD. 2020. Metode Penelitian Kualitatif Untuk Penelitian Yang Bersifat Eksploratif,
Enterpretif, Interaktif, Dan Konstruktif. Alfabeta.

Jurnal MADIA



