
 

Jurnal MADIA 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 

E-ISSN : 2775-4316 

 
  

  245 

            jurnal.umb.ac.id/index.php/madia              madia@umb.ac.id  

KOMUNIKASI ANTARBUDAYA SEBAGAI STRATEGI 

PELESTARIAN ADAT BEKAGOK’AN SUKU BASEMAH 

DI PADANG BINDU 

 

Lucky Razika1, Sri Dwi Fajarini2 

1,2 Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Bengkulu 
1 luckyrazika@gmail.com   

 

 

I N F O  A R T I K E L  ABST RAK   

Diterima : 

24 Juni 2025 

Disetujui: 

29 Juni 2025 

Dipublish: 

30 Desember 2025 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran 

komunikasi antarbudaya dalam pelestarian adat 

Bekagok’an Suku Basemah di Desa Padang Bindu. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pelestarian adat tidak hanya 

bergantung pada pelaksanaan seremonial, tetapi juga pada 

proses komunikasi lintas generasi dan lintas etnis yang 

berlangsung secara dialogis dan partisipatif. Melalui 

pendekatan interaksionisme simbolik, ditemukan bahwa 

makna budaya dalam prosesi adat seperti tarian, masakan 

tradisional, dan simbol-simbol lainnya dibentuk dan 

diwariskan melalui interaksi sosial yang hidup dan 

bermakna. Tiga dimensi utama dalam interaksionisme 

simbolik, yakni mind, self, dan society, menjadi dasar 

dalam pewarisan budaya: simbol adat membentuk 

pemahaman generasi muda, membangun identitas diri 

sebagai bagian dari komunitas adat, serta memperkuat 

struktur sosial masyarakat. Di sisi lain, media sosial muncul 

sebagai medium baru dalam mendukung dokumentasi dan 

diseminasi nilai-nilai adat, meskipun memerlukan 

pendekatan yang kontekstual agar tidak terjadi 

penyederhanaan makna. Oleh karena itu, komunikasi 

antarbudaya terbukti menjadi strategi kunci dalam menjaga 

keberlanjutan adat Bekagok’an, dengan menekankan 

kolaborasi antar generasi, pemaknaan simbolik yang 

reflektif, serta adaptasi terhadap perkembangan teknologi 

komunikasi. 

 

Kata Kunci: 

Komunikasi Antarbudaya 

Pelestarian 

Adat Bekagok’an 
 

http://jurnal.umb.ac.id/index.php/madia
mailto:madia@umb.ac.id
mailto:luckyrazika@gmail.com


E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 246 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

1.    Pendahuluan 

 Komunikasi merupakan bagian tak terpisahkan dari kehidupan manusia yang 

menjadi medium utama dalam menyampaikan gagasan, informasi, serta nilai-nilai sosial 

dan budaya. Dalam masyarakat majemuk yang terdiri dari berbagai latar belakang 

budaya, seperti Indonesia, komunikasi tidak hanya berfungsi sebagai sarana pertukaran 

pesan, tetapi juga sebagai proses negosiasi makna dan pembentukan identitas kolektif. 

Dalam konteks ini, komunikasi antarbudaya menjadi suatu kebutuhan strategis yang 

esensial, karena interaksi antarindividu dari beberapa asal budaya tidak dapat dihindari 

dalam kehidupan sehari-hari. Komunikasi antarbudaya mencakup proses interaksi antar 

manusia yang memiliki sistem nilai, keyakinan, norma, bahasa, dan simbol-simbol 

budaya yang berbeda, yang berperan penting dalam membangun pemahaman lintas 

budaya serta menjembatani perbedaan-perbedaan tersebut (Panggabean, Siagian, and ... 

2023). 

Pada masa pertumbuhan teknologi informasi dan globalisasi saat ini, komunikasi 

antarbudaya mengalami transformasi yang signifikan. Kemudahan dalam berkomunikasi 

lintas batas geografis membuat budaya lokal semakin terpapar dengan budaya global, 

sehingga mendorong terjadinya perubahan sosial dan kultural yang kompleks. Fenomena 

ini menghadirkan dilema sekaligus peluang dalam pelestarian budaya tradisional. Di satu 

sisi, globalisasi membuka akses bagi masyarakat lokal untuk memperkenalkan 

budayanya kepada dunia luar. Di sisi lain, hal ini juga mengancam keberlangsungan 

budaya-budaya lokal karena adanya pergeseran nilai, penurunan minat generasi muda 

terhadap tradisi, serta minimnya dokumentasi budaya secara sistematis. Maka, 

diperlukan pendekatan strategis yang menggabungkan komunikasi antarbudaya dengan 

pelestarian budaya lokal sebagai langkah responsif terhadap dinamika zaman (Khotimah 

et al. 2024). 

 Indonesia sebagai negara multikultural terbesar di dunia memiliki ribuan kelompok 

etnis yang masing-masing menyimpan kekayaan budaya, bahasa, serta adat istiadat yang 

unik dan khas. Salah satu kelompok etnis yang menjadi bagian dari keragaman budaya 

Indonesia adalah Suku Basemah yang mendiami wilayah Sumatera Selatan. Di antara 

daerah yang masih kuat mempertahankan identitas budaya suku Basemah adalah Desa 

Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air Keruh, Kabupaten Empat Lawang. Kawasan ini 

dikenal dengan masyarakatnya yang menjunjung tinggi tradisi, terutama dalam 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 247 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

pelaksanaan upacara adat bekagok’an, yaitu prosesi pernikahan adat yang kaya akan 

simbol dan makna budaya.  

 Bekagok’an tidak hanya menjadi ajang penyatuan dua individu dalam ikatan 

pernikahan, tetapi juga menjadi ritual komunal yang melibatkan partisipasi aktif keluarga 

besar dan masyarakat setempat. Setiap tahapan dalam prosesi ini seperti rasan budak/tue, 

nerangkah dusun laman, seserahan, hingga aghi jadi memiliki nilai-nilai filosofis yang 

mencerminkan kearifan lokal, solidaritas sosial, serta penghormatan terhadap leluhur. 

Namun demikian, perubahan sosial yang dipicu oleh urbanisasi, arus informasi, serta 

pergeseran preferensi generasi muda terhadap budaya populer, mulai mempengaruhi 

eksistensi tradisi ini. Penyesuaian terhadap unsur-unsur adat sudah mulai dilakukan, baik 

dari segi durasi pelaksanaan, simbolisasi, maupun tata cara penyampaian nilai-nilai 

budaya kepada generasi penerus.  

 Dalam situasi seperti ini, komunikasi antarbudaya berperan ganda: pertama, sebagai 

sarana internalisasi nilai adat dalam masyarakat itu sendiri, dan kedua, sebagai media 

eksternal untuk memperkenalkan budaya kepada dunia luar. Secara internal, komunikasi 

antarbudaya tercermin dari proses penyampaian nilai-nilai adat dari generasi tua kepada 

generasi muda melalui interaksi verbal, simbolik, dan tindakan budaya yang dilakukan 

dalam prosesi bekagok’an. Proses ini memerlukan kemampuan komunikasi yang adaptif, 

inklusif, dan kontekstual, agar generasi muda dapat memahami dan menerima pesan 

budaya yang sedang dikomunikasikan sudah hidup dalam era modern. Secara eksternal, 

komunikasi antarbudaya dapat memperkuat posisi budaya lokal dalam kancah budaya 

nasional dan global, melalui promosi kebudayaan, pariwisata budaya, serta diplomasi 

budaya yang berbasis kearifan lokal.  

 Desa Padang Bindu, sebagai pusat administratif Kecamatan Pasemah Air Keruh, 

menjadi lokasi penting dalam konteks pelestarian budaya Suku Basemah. Wilayah ini 

tidak hanya menjadi pusat pelaksanaan adat, tetapi juga simbol eksistensi budaya 

Pasemah di tengah arus modernisasi. Berdasarkan observasi awal yang dilakukan peneliti 

dan wawancara dengan pemangku adat, Bapak Hamidin Djaelani, diketahui bahwa tradisi 

bekagok’an masih dijalankan dengan cukup kuat di tengah masyarakat. Namun, beberapa 

unsur mulai mengalami penyesuaian, seperti tata waktu pelaksanaan dan bentuk 

penyampaian makna. Hal ini menunjukkan adanya negosiasi budaya yang berlangsung 

melalui komunikasi antar generasi dan antar aktor budaya.  



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 248 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

 Penelitian ini menjadi penting karena tidak hanya memberikan kontribusi terhadap 

pelestarian budaya lokal, tetapi juga memperkaya kajian akademik tentang komunikasi 

antarbudaya dalam masyarakat multikultural. Dengan menelusuri bagaimana proses 

komunikasi antarbudaya berlangsung dalam konteks adat bekagok’an, penelitian ini dapat 

memberikan wawasan mengenai strategi pelestarian budaya yang berbasis komunikasi 

dan dialog budaya. Lebih lanjut, penelitian ini mencoba memetakan fungsi komunikasi 

dalam membangun kesadaran budaya, memperkuat identitas lokal, dan menciptakan 

sinergi antara pelestarian tradisi dengan dinamika kehidupan modern. Dalam situasi 

budaya yang terus berubah, komunikasi antarbudaya bukan hanya menjadi alat untuk 

menyampaikan pesan, melainkan sebagai strategi kultural untuk merawat warisan leluhur 

dan memastikan keberlanjutannya di masa depan.. 

 

2. Metodologi 

2.1.Pendekatan penelitian  

Penelitian ini menggunakan desain penelitian deskriptif dan metodologi kualitatif. 

Karena metode kualitatif dianggap paling cocok untuk menyelidiki dan memahami 

fenomena sosial yang rumit secara menyeluruh, terutama yang berkaitan dengan aspek-

aspek komunikasi dan kebudayaan dalam suatu masyarakat. Pemilihan pendekatan 

deskriptif dalam penelitian ini didasarkan pada kebutuhan untuk menggambarkan secara 

rinci dan sistematis bagaimana proses komunikasi antar budaya berlangsung dalam 

masyarakat Suku Basemah, khususnya dalam konteks pelestarian adat Bekagok’an. 

Penelitian ini mencoba mendokumentasikan, menginterpretasikan, dan menganalisis 

berbagai bentuk interaksi, simbol, serta strategi komunikasi yang digunakan oleh 

masyarakat lokal dalam menjaga nilai-nilai tradisi yang telah diwariskan secara turun-

temurun.  

Data primer dan sekunder merupakan dua kategori sumber data yang digunakan 

dalam penelitian ini. Sumber informasi primer dikumpulkan langsung dari mereka yang 

berpartisipasi secara aktif dalam pelestarian adat Bekagok’an, antara lain para pemangku 

adat yang memiliki otoritas budaya, tokoh masyarakat yang memiliki pengaruh sosial, 

serta warga masyarakat Suku Basemah yang menjadi pelaku langsung dalam kehidupan 

adat di Desa Padang Bindu. Data primer dikumpulkan dengan wawancara mendalam, 

observasi partisipan, dan dokumentasi perilaku adat yang terkait dengan praktik 

Bekagok'an. Sementara itu, data sekunder dalam penelitian ini bersumber dari berbagai 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 249 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

sumber pustaka terkait, seperti buku-buku ilmiah, jurnal penelitian, artikel, dokumen 

resmi pemerintah, serta catatan sejarah lokal.  

Dengan menggunakan pendekatan purposive sample, informan untuk penelitian ini 

dipilih secara purposive. Pendekatan ini merupakan metodologi pengambilan sampel 

yang didasarkan pada kriteria atau pertimbangan tertentu yang telah ditetapkan 

sebelumnya. Dalam konteks penelitian ini, informan dipilih karena mereka dianggap 

memiliki pengetahuan, pengalaman, dan pemahaman yang mendalam mengenai tradisi 

Bekagok’an serta dinamika komunikasi antar budaya yang terjadi di tengah masyarakat. 

Oleh karena itu, dalam penelitian ini, informan meliputi individu-individu yang dinilai 

mampu memberikan informasi yang kaya, akurat, dan kontekstual mengenai objek 

penelitian, seperti ketua adat, tokoh pemuda, ibu-ibu pelaku adat, serta warga yang aktif 

terlibat dalam pelestarian budaya lokal.  

Melalui metode dan teknik pengumpulan data yang terarah ini, diharapkan penelitian 

mampu menghasilkan temuan yang valid dan mendalam mengenai bagaimana 

komunikasi antar budaya berperan dalam mempertahankan identitas dan 

keberlangsungan tradisi Bekagok’an di tengah arus modernisasi dan perubahan sosial 

yang semakin pesat 

 

2.2.Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan tiga metode utama: (1) observasi, peneliti 

mencatat fenomena atau perilaku yang terjadi dengan menggunakan pancaindra, baik 

secara partisipatif maupun non-partisipatif; (2) wawancara; (3) dokumentasi meliputi 

pengumpulan berbagai sumber seperti buku, artikel, tulisan, serta dokumen lain yang 

relevan dengan topik penelitian. 

a. Observasi 

Menurut Spradley, objek studi dalam penelitian kualitatif yang diamati disebut 

sebagai situasi sosial, yang terdiri dari tiga elemen: tempat, aktor, dan aktivitas 

(Sugiyono, 2020:110). 

- Dalam penelitian ini, peneliti melihat langsung atau lokasi tempat, yaitu didesa 

padang bindu kecamatan pasemah air keruh kabupaten empat lawang. 

- Dalam penelitian ini, peneliti lansung mengobservasi actor atau (pelaku) yang 

terlibat dalam adat istiadat melestarikan bekagok'an (Pernikahan). Upaya 

pelestarian tradisi adat istiadat bekagok'an suku basemah, yaitu, tokoh adat, 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 250 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

sesepuh masyarakat, dan Masyarakat setempat. yang sangat berperan penting 

menghendel atau yang melaksanakan kegiatan upaya pelestarian tradisi adat 

istiadat bekagok'an suku basemah ini, serta bagaimana antusias menanggapi 

kegiatan pelestarian tradisi ini 

- Dalam penelitian ini, peneliti mengobservasi activities (aktivitas) yang 

dilakukan oleh Masyarakat pasemah air keruh dalam mengupayakan 

melestarikan tradisi adat istiadat bekagok'an (pernikahan) serta kegiatan apa 

yang dilakukan oleh masyarakat dalam mengembangkan mengupayakan 

melestarikan tradisi ini. Serta hal-hal yang berkaitan dengan menjadi pendukung 

dan pelengkap informasi yang peneliti butuhkan. 

b. Wawancara 

Informan kunci dan informan utama diwawancarai oleh peneliti. Kepala desa dan 

tokoh adat Desa Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air Keruh, menjadi informan 

kunci penelitian, dan seorang tokoh adat perempuan yang tinggal di desa yang sama 

menjadi informan utama penelitian. Pertanyaan-pertanyaan mengenai pelestarian 

adat Bekagok'an di Desa Padang Bindu diajukan selama wawancara ini. 

c. Dokumentasi 

Dokumentasi yang akan diambil dalam penelitian ini yaitu berupa 

- Foto-foto yang dilakukan peneliti pada saat melakukan kegiatan penelitian di 

lapangan. 

- Arsip-arsip mengenai kegiatan peran komunikasi antar budaya dalam 

melestarikan adat istiadat bekagok’an suku basemah di desa padang bindu 

kecamatan pasemah air keruh 

- Arsip-arsip mengenai Data-data kependudukan Desa Padang Bindu Kecamatan 

Pasemah Air Keruh 

Analisis data dalam penelitian ini meliputi pengorganisasikan data, 

mengkarakterisasikannya ke dalam unit-unit, mensintesiskannya ke dalam pola, memilih 

mana yang signifikan dan akan diteliti, dan menarik kesimpulan adalah langkah-langkah 

yang terlibat dalam analisis data. 

 

 

 

 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 251 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

3.   Teori 

Komunikasi Antarbudaya 

 Menambahkan istilah "budaya" ke dalam pernyataan komunikasi antara dua atau 

lebih individu dari latar belakang budaya yang berbeda merupakan definisi komunikasi 

antarbudaya. Definisi komunikasi antarbudaya, sebagaimana dinyatakan oleh Samovar 

dan Porter (Liliweri, 2003:10), adalah ketika pesan dipertukarkan antara orang-orang 

dari latar belakang budaya yang berbeda. Berikut ini beberapa definisi komunikasi yang 

disebutkan sebelumnya. Hubungan interpersonal antara orang-orang dari berbagai asal 

budaya merupakan deskripsi paling dasar dari komunikasi antarbudaya yang dapat kami 

tawarkan. 

 Setiap pertukaran ide, informasi, atau emosi antara orang-orang dari asal budaya yang 

berbeda disebut sebagai komunikasi antarbudaya. Informasi disebarkan baik secara lisan 

maupun tertulis, juga melalui bahasa tubuh, penampilan atau gaya seseorang, dan 

elemen-elemen lain di sekitarnya yang berfungsi untuk menjelaskan pesan tersebut. 

Menurut Charley H. Dood, yang dikutip dalam Liliweri (2003), komunikasi antarbudaya 

terdiri dari komunikasi antara partisipan yang mewakili individu, hubungan 

interpersonal, dan kelompok, dengan fokus pada latar belakang budaya partisipan dan 

bagaimana hal tersebut memengaruhi perilaku komunikasi mereka. 

 “Komunikasi antarbudaya merupakan suatu proses komunikasi simbolik, 

interpretatif, transaksional, kontekstual yang dilakukan oleh sejumlah orang karena 

mereka mempunyai tingkat kepentingan tertentu yang berbeda-beda.” Lustig dan 

Koester, yang dikutip oleh Alo Liliweri (2003:11), menyatakan bahwa hal ini terjadi 

karena setiap orang mempunyai harapan dan interpretasi yang berbeda-beda terhadap 

apa yang disampaikan dalam bentuk perilaku tertentu sebagai makna yang dipertukarkan 

(Desie, Warouw, and Tulung 2013). 

 

Adat 

 Adat istiadat (dari bahasa Arab: semua) adalah konsep budaya yang terdiri dari norma, 

nilai, dan hukum adat yang mengatur bagaimana orang berperilaku satu sama lain. Adat 

istiadat ini biasanya diikuti oleh sekelompok masyarakat adat dan diwariskan dari 

warisan sejarah yang masih dijunjung tinggi hingga saat ini oleh masyarakat adat yang 

paling banyak mendapat dukungan dalam masyarakat tersebut. Adat istiadat yang 

disahkan disebut sebagai hukum adat, sedangkan adat istiadat yang tidak disahkan 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 252 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

disebut sebagai kebiasaan adat yang diwariskan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Karena tidak lekang oleh waktu dan sangat mengakar dalam masyarakat 

tempat mereka berada, adat istiadat merupakan kode etik yang paling tinggi. Anggota 

kelompok adat lainnya akan mengenakan hukuman berat karena melanggar tradisi ini 

(Putri 2023). 

 Kata "adat" berasal dari bahasa Melayu, sedangkan "tradisi" berasal dari bahasa 

Inggris. Istilah ini merujuk pada praktik keagamaan yang bersifat magis dari masyarakat 

adat, yang meliputi nilai-nilai budaya, norma hukum adat, dan aturan-aturan yang saling 

terkait. Praktik-praktik ini pada akhirnya berkembang menjadi suatu sistem atau 

peraturan adat yang diterapkan pada hukum adat Jawa. 

 

Adat Bekagok’an 

Adat Bekagok’an merupakan salah satu tradisi pernikahan khas masyarakat Suku 

Basemah yang masih dilestarikan di Desa Padang Bindu, Kecamatan Pasemah Air 

Keruh, Kabupaten Empat Lawang, Sumatera Selatan. Tradisi ini mencerminkan nilai-

nilai budaya lokal yang dijalankan secara turun-temurun dan sarat dengan simbol, 

norma sosial, serta praktik keagamaan yang terinternalisasi dalam masyarakat. 

Dalam konteks ilmu komunikasi, khususnya komunikasi antar budaya, Adat 

Bekagok’an dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi simbolik yang mempertemukan 

berbagai latar belakang budaya, generasi, dan peran sosial dalam satu rangkaian 

upacara. Sejalan dengan pandangan George Herbert Mead dalam teori Interaksi 

Simbolik, komunikasi yang terjadi dalam adat istiadat ini tidak sekadar menyampaikan 

pesan, melainkan juga membangun makna melalui simbol-simbol budaya yang 

disepakati secara kolektif. 

4.   Temuan dan Pembahasan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pelestarian adat Bekago’an Suku Basemah di 

Desa Padang Bindu tidak hanya bergantung pada upaya mempertahankan bentuk 

seremonial, tetapi juga pada praktik komunikasi antarbudaya yang melibatkan interaksi 

lintas generasi dan lintas kelompok etnis. Dalam konteks ini, komunikasi antarbudaya 

menjadi strategi kunci yang memungkinkan keberlangsungan nilai-nilai adat dalam 

realitas sosial yang terus berubah.  

 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 253 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

a. Komunikasi Antarbudaya dalam Adat Bekago’an  

Proses pelestarian adat Bekago’an memperlihatkan dinamika komunikasi antara 

generasi tua dan muda, serta antara masyarakat asli Suku Basemah dan kelompok 

luar seperti pendatang dari etnis lain. Komunikasi ini tidak bersifat linier, tetapi 

dialogis, di mana nilai-nilai budaya dinegosiasikan dan dimaknai ulang dalam 

interaksi sosial sehari-hari. Pendekatan interaksionisme simbolik mengungkapkan 

bahwa makna-makna adat tidak diwariskan secara satu arah, melainkan dibentuk 

bersama melalui tindakan simbolik dan pengalaman bersama.  

- Makna Simbolik dalam Prosesi Adat  

Setiap elemen dalam prosesi Bekago’an memiliki muatan simbolik yang kaya, 

yang berfungsi sebagai sarana komunikasi budaya: Pelaminan ukiran pakis dan 

bunga melati menandakan kesuburan dan kesucian cinta, sekaligus 

memperlihatkan status sosial dan kesiapan memikul tanggung jawab rumah 

tangga. Tarian Andun oleh sembilan gadis pilihan mencerminkan penghormatan 

terhadap tamu serta nilai-nilai kesopanan dan kemurnian perempuan Basemah. 

Masakan tujuh jenis menjadi simbol kelimpahan dan penghormatan terhadap 

leluhur, serta sarana pewarisan kuliner lokal. Kuali tembaga warisan berfungsi 

sebagai simbol keterikatan lintas generasi dan alat pewarisan nilai spiritual dalam 

praktik memasak. Tuntungan ibatang dan merae merepresentasikan komunikasi 

sosial, penghargaan, dan struktur sosial dalam masyarakat. Payung kuning, 

menurut tokoh adat, menjadi simbol penghormatan dan penerimaan sosial dari 

keluarga mempelai perempuan terhadap mempelai laki-laki. Gerak Limbai 

Lemah, yakni gerakan pelan dan menunduk saat membawa seserahan, menjadi 

simbol ketulusan, sopan santun, dan penghormatan. 

- Dimensi Interaksionisme Simbolik dalam Pewarisan Budaya  

Dalam teori interaksionisme simbolik, individu menangkap makna melalui 

proses sosial yang dialaminya. Hal ini sangat relevan dalam konteks adat 

Bekago’an, di mana makna dari setiap elemen budaya tidak bersifat absolut atau 

objektif, tetapi dibentuk melalui interaksi sosial di dalam komunitas. Misalnya, 

seorang penari Andun memahami bahwa gerakan tubuhnya adalah ekspresi dari 

etika dan nilai, bukan hanya estetika tari. Demikian juga dengan seseorang yang 

membawa seserahan tahu bahwa langkah pelan dan kepala menunduk adalah 

pesan nonverbal tentang penghormatan. Simbol-simbol tersebut hanya dapat 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 254 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

dipahami dalam konteks sosial komunitas Basemah, dan tidak dapat dipisahkan 

dari pengalaman budaya yang melatarbelakanginya. Oleh karena itu, komunikasi 

simbolik tidak hanya menjadi sarana mempertahankan adat, tetapi juga menjadi 

fondasi dalam proses pewarisan nilai dan identitas budaya yang hidup. 

b. Analisis Interaksi Simbolik dalam Konteks Pelestarian Adat Bekagoan 

Analisis interaksi simbolik dalam pelestarian adat Bekagoan menunjukkan bahwa 

makna tradisi dibentuk melalui simbol-simbol budaya seperti prosesi adat, pakaian, 

dan bahasa lokal yang dijalankan dalam interaksi sosial antarwarga. Tradisi ini 

diwariskan lewat komunikasi antara generasi tua dan muda, termasuk melalui media 

sosial yang menjadi ruang baru bagi transformasi simbolik. Namun, kelemahannya 

terletak pada ketergantungan pada pengetahuan turun-temurun yang tidak 

terdokumentasi secara sistematis. Akibatnya, makna simbol bisa berubah tanpa 

kontrol, dan generasi muda yang kurang memahami konteks budaya berisiko 

memaknai adat secara dangkal atau hanya sebatas formalitas. 

- Mind (Pikiran): Simbol dan Proses Internal Generasi Muda  

Simbol budaya seperti prosesi ngelamar, rasan budak, nerangkah dusun laman, 

dan aghi jadi merupakan sarana kognitif yang membentuk pikiran generasi muda 

dalam memahami nilai-nilai adat. Melalui keterlibatan langsung dan observasi 

terhadap peran tokoh adat, generasi muda secara bertahap membangun 

pemahaman tentang makna simbolik dalam setiap tahapan upacara. Wawancara 

dengan tokoh adat menunjukkan bahwa simbol-simbol ini dimaknai sebagai 

sarana untuk memperkuat tali persaudaraan, gotong royong, dan penghormatan 

terhadap leluhur. Namun demikian, pemaknaan ini berisiko mengalami 

pergeseran jika tidak dibarengi dengan pemahaman yang mendalam dan 

dokumentasi yang sistematis.  

- Self (Diri): Identitas Budaya sebagai Produk Partisipasi  

Partisipasi dalam prosesi adat terbukti berkontribusi pada pembentukan self atau 

identitas budaya individu. Generasi muda yang aktif dalam kegiatan Bekagoan 

mengembangkan rasa memiliki dan kebanggaan terhadap budaya Basemah. 

Identitas sebagai “orang Basemah” tidak terbentuk secara pasif, tetapi melalui 

proses reflektif yang terjadi saat individu memposisikan dirinya sebagai bagian 

dari masyarakat adat. Dalam proses ini, makna simbol menjadi bagian dari citra 

diri sosial. Namun, keterlibatan yang menurun akibat pengaruh modernisasi 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 255 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

menyebabkan lemahnya konstruksi diri, yang berimplikasi pada menurunnya 

kontinuitas adat.  

- Society (Masyarakat): Struktur Sosial Berbasis Simbol Budaya  

Adat Bekagoan juga berfungsi sebagai sistem sosial yang mempertahankan 

struktur masyarakat tradisional melalui simbol dan aturan kolektif. Penempatan 

posisi duduk, sapaan, serta tata cara menyambut tamu dalam upacara adat 

mencerminkan struktur hierarki sosial dan nilai sopan santun dalam masyarakat 

Basemah. Generasi muda yang terlibat dalam praktik ini belajar tata krama dan 

norma sosial secara langsung dari konteks adat. Namun, pola interaksi 

masyarakat mulai bergeser akibat modernisasi, urbanisasi, dan media digital, 

yang mengakibatkan turunnya frekuensi interaksi langsung dalam pelaksanaan 

adat.  

- Media Sosial dan Transformasi Komunikasi Budaya  

Meskipun tradisi Bekagoan bersifat lisan dan diwariskan secara turun-temurun, 

keberadaan media sosial saat ini menjadi medium baru dalam menyebarluaskan 

serta mendokumentasikan nilai-nilai. 

 

Pembahasan 

Penelitian ini memperlihatkan bahwa pelestarian adat Bekago’an tidak dapat 

dipisahkan dari praktik komunikasi antarbudaya yang kompleks dan dinamis. Dalam 

konteks masyarakat Suku Basemah di Desa Padang Bindu, komunikasi antarbudaya 

menjadi mekanisme strategis yang, dalam menghadapi perubahan masyarakat yang 

konstan, mendukung ketahanan nilai-nilai tradisional. Pendekatan komunikasi 

antarbudaya dalam adat ini tidak hanya melibatkan pertukaran pesan antara individu 

yang berbeda latar belakang budaya, tetapi juga mencakup proses dialogis yang 

memungkinkan negosiasi makna, reinterpretasi nilai, dan pembentukan identitas 

bersama. 

a. Komunikasi Antarbudaya dalam Adat Bekago’an  

Proses komunikasi dalam pelestarian adat Bekago’an menunjukkan bahwa 

keterlibatan antar generasi (tua dan muda) serta interaksi antara warga lokal dan 

pendatang menjadi bagian penting dalam pewarisan budaya. Model komunikasi yang 

terjadi bukan satu arah, tetapi berbentuk dialog yang memungkinkan terjadinya 

pertukaran pemahaman dan pemaknaan ulang terhadap simbol-simbol adat. Dalam 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 256 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

perspektif interaksionisme simbolik, makna budaya tidak diwariskan secara kaku, 

melainkan diciptakan melalui interaksi sosial yang berlangsung secara terus-

menerus.  

b. Makna Simbolik dalam Prosesi Adat  

Setiap unsur dalam prosesi adat Bekago’an sarat dengan nilai simbolik yang 

merepresentasikan identitas budaya Suku Basemah. Simbol-simbol seperti 

pelaminan, tarian Andun, tujuh jenis masakan, kuali tembaga warisan, hingga gerak 

Limbai Lemah adalah media komunikasi nonverbal yang menyampaikan pesan 

moral, spiritual, dan sosial. Misalnya, payung kuning yang digunakan dalam upacara 

mengandung pesan penerimaan sosial dan restu keluarga, sementara kuali tembaga 

mewakili kesinambungan generasi. Simbol-simbol ini tidak hanya memiliki makna 

estetis, tetapi juga fungsional dalam struktur sosial masyarakat.  

c. Interaksionisme Simbolik dalam Pewarisan Budaya  

Teori interaksionisme simbolik memberikan pemahaman bahwa simbol adat hanya 

bermakna dalam konteks sosial yang melahirkannya. Artinya, pemahaman atas 

simbol-simbol Bekago’an seperti tarian atau prosesi seserahan hanya dapat terjadi 

ketika individu terlibat langsung dalam praktik sosialnya. Inilah yang menyebabkan 

pelestarian adat tidak cukup hanya dengan mempertahankan bentuk-bentuk 

seremonial, tetapi membutuhkan partisipasi aktif dari komunitas dalam 

menghidupkan makna di balik simbol.  

d. Analisis Interaksi Simbolik dalam Konteks Pelestarian  

Simbol-simbol adat seperti rasan budak, aghi jadi, dan sapaan khas dalam prosesi 

adat menjadi perangkat budaya yang membentuk pikiran (mind), identitas diri (self), 

dan struktur masyarakat (society). Dalam aspek mind, keterlibatan generasi muda 

dalam upacara membentuk pemahaman kognitif mereka terhadap nilai-nilai adat. Di 

sisi lain, self terbentuk ketika individu membangun identitas kultural melalui 

partisipasi dan refleksi diri dalam peristiwa adat. Sedangkan pada aspek society, 

simbol-simbol adat memperkuat tatanan sosial yang mengatur hubungan antarwarga 

berdasarkan nilai-nilai penghormatan, hierarki, dan sopan santun. Namun, tantangan 

besar muncul akibat tidak adanya dokumentasi sistematis terhadap simbol-simbol 

ini. Ketergantungan pada pewarisan lisan menyebabkan makna bisa terdistorsi atau 

mengalami penyempitan arti dalam interpretasi generasi muda, terutama di tengah 

gempuran budaya global dan gaya hidup instan.  



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 257 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

e. Media Sosial sebagai Medium Baru Pewarisan Budaya  

Keberadaan media sosial membuka peluang baru dalam pelestarian adat 

Bekago’an. Meski pada awalnya adat ini bersifat lisan dan kontekstual, media 

digital kini menjadi ruang untuk mendokumentasikan, mengarsipkan, dan 

menyebarluaskan nilai-nilai adat ke generasi lebih luas. Generasi muda dapat 

mengakses dokumentasi prosesi adat, menonton ulang tarian tradisional, dan 

membaca narasi-narasi budaya yang dulunya hanya bisa dipelajari dari para tetua 

adat. Namun demikian, transformasi ini juga mengandung risiko: penyajian 

simbol yang terpotong konteks atau hanya dikonsumsi secara visual dapat 

menghasilkan pemahaman yang dangkal tanpa pengalaman sosial yang 

menyertainya. 

5. Penutup 

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa pelestarian adat Bekagok’an Suku Basemah di 

Desa Padang Bindu tidak dapat dipisahkan dari praktik komunikasi antarbudaya yang 

berlangsung secara aktif dalam kehidupan sosial masyarakat. Dalam konteks masyarakat 

multikultural dan dinamis seperti Desa Padang Bindu, komunikasi antarbudaya bukan 

hanya menjadi sarana pertukaran informasi, tetapi juga menjadi strategi kultural yang 

sangat penting dalam menjaga keberlanjutan nilai-nilai adat di tengah arus perubahan 

zaman.  

 Komunikasi antarbudaya dalam pelestarian adat Bekagok’an mencakup interaksi 

antara generasi tua dan muda, serta antara masyarakat lokal dengan kelompok pendatang 

atau etnis lain. Pola komunikasi ini berlangsung secara dialogis, yang memungkinkan 

adanya negosiasi, reinterpretasi, dan reproduksi makna-makna budaya secara kolektif. 

Melalui pendekatan interaksionisme simbolik, komunikasi antarbudaya dipahami bukan 

sebagai proses linier, melainkan sebagai arena simbolik tempat individu membentuk 

pemahaman budaya (mind), membangun identitas diri (self), dan meneguhkan struktur 

sosial masyarakat (society).  

 Makna simbolik yang terkandung dalam setiap elemen prosesi Bekagok’an seperti 

pelaminan ukiran pakis, tarian Andun, masakan tujuh jenis, gerak Limbai Lemah, hingga 

penggunaan kuali tembaga warisan merupakan bentuk komunikasi budaya yang sarat 

nilai. Simbol-simbol ini tidak hanya menjadi representasi estetis, tetapi juga mengandung 

pesan moral, sosial, dan spiritual yang hanya bisa dipahami melalui keterlibatan sosial 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 258 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

dalam praktik budaya itu sendiri. Misalnya, tarian Andun tidak hanya dipersepsikan 

sebagai hiburan, tetapi juga sebagai bentuk penghormatan, kesucian, dan nilai kesopanan 

perempuan dalam budaya Basemah. Lebih jauh, penelitian ini juga mengungkap bahwa 

identitas budaya generasi muda dibentuk melalui proses partisipatif dalam adat 

Bekagok’an, di mana mereka belajar, meniru, dan meresapi nilai-nilai melalui keterlibatan 

langsung dalam upacara adat. Namun, partisipasi ini cenderung menurun akibat 

modernisasi, gaya hidup urban, serta pergeseran orientasi nilai di kalangan generasi muda. 

Hal ini menimbulkan kekhawatiran bahwa makna simbolik dalam adat Bekagok’an 

berisiko mengalami penyempitan, bahkan reduksi menjadi sekadar formalitas tanpa 

pemahaman mendalam.  

 Tantangan lain yang dihadapi adalah ketergantungan pada sistem pewarisan lisan 

yang tidak terdokumentasi secara sistematis. Hal ini membuat keberlanjutan makna simbol 

menjadi sangat rentan terhadap interpretasi yang salah atau hilang. Dalam hal ini, media 

sosial muncul sebagai medium alternatif yang memiliki potensi besar dalam 

mentransformasikan cara masyarakat mendokumentasikan, menyebarluaskan, dan 

merefleksikan nilai-nilai adat. Meskipun media sosial bukan bagian dari tradisi lokal, 

kehadirannya membuka ruang baru bagi generasi muda untuk tetap terhubung dengan akar 

budayanya melalui cara yang relevan dengan gaya hidup digital mereka. Namun, 

penggunaan media ini juga memerlukan kehati-hatian agar tidak terjadi banalitas budaya 

atau simplifikasi simbol-simbol adat yang kaya makna menjadi konten visual yang kosong 

secara konteks.  

 Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa komunikasi antarbudaya menjadi kunci 

utama dalam strategi pelestarian adat Bekagok’an. Strategi ini tidak hanya menekankan 

pada pelaksanaan tradisi, tetapi juga pada proses komunikasi lintas budaya yang 

memungkinkan pewarisan nilai secara reflektif, partisipatif, dan kontekstual. Pelestarian 

adat Bekagok’an membutuhkan kolaborasi antara tokoh adat, generasi muda, dan media 

digital, agar nilai-nilai budaya tidak hanya tetap hidup, tetapi juga mampu beradaptasi 

secara kreatif dalam masyarakat yang terus berubah 

 

 

 

 

 

 



E-ISSN : 2775-4316                 Jurnal MADIA 259 
 Volume 6, No.2 Desember 2025 
 

 

 Jurnal MADIA 

References 

Desie, Ayudia Mardiyanti Rantung, Desie M. D. Warouw, and Lingkan E Tulung. 2013. “Peran 

Komunikasi Antar Budaya Dalam Perkawinan Suku Bali Dan Suku Minahasa Di Kota 

Manado.” Journal of Chemical Information and Modeling 01 (01): 4–5. 

 

Khotimah, Ulfa Khusnul, Tantry Widianarti, Shinta Aulia Sari, Silfiah Fauziah, Siti Nurbaiti, 

Komunikasi Antar Budaya, and Hubungan Internasional. 2024. “Komunikasi Antar Budaya Di 

Era Globalisasi : Tantangan Dan Peluang” 1 (3): 1–8. 

 

Liliweri, A. 2003. “Makna Budaya Dalam Komunikasi Antarbudaya.” In Komunikasi Antar Budaya, 

10. Lkis pelangi aksara. 

 

Panggabean, D A S, A Siagian, and ... 2023. “Gambaran Komunikasi Antarbudaya Dalam Pasangan 

Pernikahan Beda Etnis Batak-Nias Di Desa Hutagodang Kecamatan Batang Toru Kabupaten 

Tapanuli Selatan.” Jurnal Mahasiswa 1 (6): 24–41. 

 

Putri, Vanya Karunia Mulia. 2023. “Apa Itu Adat Istiadat.” In Kompas.Com. 

 

Sugiyono PD. 2020. Metode Penelitian Kualitatif Untuk Penelitian Yang Bersifat Eksploratif, 

Enterpretif, Interaktif, Dan Konstruktif. Alfabeta. 

 

 

  

 


