Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

FIQH PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF KLASIK DAN MODERN

Mhd. Maulana Ansorit, Chanifudin?
12]AIN Datuk Laksemana Bengkalis, Riau, Indonesia
Imhdmaulanaansori@gmail.com

2chanifudin23@gmail.com

Abstract
This article discusses educational figh from classical and modern perspectives as a normative framework
that guides the practice of Islamic education. This study aims to analyze the basic concepts of educational
figh, the characteristics of classical and modern thought, and their implications for contemporary Islamic
educational practice. Using a qualitative approach using library research methods, this article examines
primary and secondary sources relevant to the theme of Islamic figh and education. The results of the study
indicate that classical educational figh emphasizes normative, ethical, and transcendental aspects with an
orientation toward the formation of morals and scientific etiquette. Meanwhile, modern educational figh
develops contextually with a magasid al-syart‘ah approach, integrative, and responsive to the challenges
of the times. A comparative analysis reveals that the two perspectives are complementary. Therefore, the
future development of educational figh needs to integrate classical values with a modern approach so that
Islamic education remains relevant, just, and oriented towards the welfare of the community.

Keywords: Educational figh, Islamic education, Classical perspective, Modern perspective, Magasid al-
syari‘ah.

Abstrak

Artikel ini membahas figh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern sebagai kerangka normatif yang
mengarahkan praktik pendidikan Islam. Kajian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dasar figh
pendidikan, karakteristik pemikiran klasik dan modern, serta implikasinya terhadap praktik pendidikan
Islam kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, artikel ini menelaah
sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan tema figh dan pendidikan Islam. Hasil kajian
menunjukkan bahwa figh pendidikan klasik menekankan aspek normatif, etis, dan transendental dengan
orientasi pada pembentukan akhlak dan adab keilmuan. Sementara itu, figh pendidikan modern berkembang
secara kontekstual dengan pendekatan maqasid al-syari‘ah, integratif, dan responsif terhadap tantangan
zaman. Analisis perbandingan mengungkapkan bahwa kedua perspektif tersebut bersifat saling melengkapi.
Oleh karena itu, pengembangan figh pendidikan ke depan perlu mengintegrasikan nilai-nilai klasik dengan
pendekatan modern agar pendidikan Islam tetap relevan, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan
umat.

Kata kunci: Figh pendidikan, Pendidikan Islam, Perspektif klasik, Perspektif modern, Maqdasid al-syart ‘ah.

141


mailto:mhdmaulanaansori@gmail.com
mailto:chanifudin23@gmail.com

Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025

Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5
PENDAHULUAN

Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transfer pengetahuan,
tetapi juga sebagai upaya sistematis dalam membentuk kepribadian manusia yang utuh
berdasarkan nilai-nilai syariat. Dalam kerangka ini, figh memiliki peran strategis sebagai
disiplin ilmu yang mengatur perilaku manusia berdasarkan dalil-dalil syar‘i yang terperinci.
Ketika pendidikan diposisikan sebagai aktivitas manusia yang sarat nilai, maka figh
pendidikan menjadi instrumen penting untuk memastikan bahwa seluruh proses, tujuan, dan
praktik pendidikan sejalan dengan prinsip-prinsip hukum Islam (Al-Zuhayli, 1986).

Secara historis, konsep figh pendidikan telah berkembang sejak masa klasik Islam,
meskipun tidak selalu dinyatakan secara eksplisit dengan istilah tersebut. Para ulama klasik
seperti al-Ghazali, Ibn Sahniin, dan Ibn Jama‘ah telah membahas pendidikan dalam kerangka
adab, tujuan pembelajaran, relasi guru dan murid, serta etika keilmuan yang berpijak pada nash
dan tradisi keilmuan Islam (Al-Ghazali, 1982). Pemikiran-pemikiran ini menunjukkan bahwa
pendidikan dalam Islam sejak awal tidak terlepas dari dimensi normatif dan moral yang
menjadi karakter utama figh. Dengan demikian, figh pendidikan dalam perspektif klasik
cenderung bersifat normatif-deduktif dan berorientasi pada pembentukan akhlak serta ketaatan
kepada Allah SWT (Jama‘ah, 1990).

Namun, perkembangan zaman membawa perubahan signifikan dalam konteks sosial,
budaya, dan sistem pendidikan. Pendidikan modern dihadapkan pada tantangan globalisasi,
kemajuan teknologi, pluralitas nilai, serta tuntutan kompetensi yang kompleks. Kondisi ini
menuntut adanya pembacaan ulang terhadap figh pendidikan agar tetap relevan dan aplikatif.
Dalam konteks inilah perspektif modern dalam figh pendidikan berkembang dengan
menekankan pendekatan kontekstual, interdisipliner, dan berbasis maqasid al-syari‘ah (Auda,
2008). Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada legalitas formal, tetapi juga pada tujuan
substansial pendidikan, seperti kemaslahatan, keadilan, dan pengembangan potensi manusia
secara holistik.

Perbedaan konteks antara era klasik dan modern berimplikasi pada perbedaan
paradigma figh pendidikan yang digunakan. Jika figh pendidikan klasik lebih menekankan
stabilitas norma dan otoritas tradisi keilmuan, maka figh pendidikan modern berusaha
menjawab dinamika zaman tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar syariat (Tafsir,
2012). Oleh karena itu, kajian komparatif antara perspektif klasik dan modern menjadi penting
untuk menemukan titik temu yang konstruktif dalam pengembangan pendidikan Islam
kontemporer.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep
figh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern, mengidentifikasi karakteristik serta
perbedaannya, serta menelaah relevansinya terhadap praktik pendidikan Islam masa Kini.
Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan (library
research), melalui analisis kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan.

265



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Dengan demikian, diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan figh pendidikan yang kontekstual dan responsif terhadap tantangan zaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian berupa konsep,
pemikiran, dan konstruksi teoritis figh pendidikan yang berkembang dalam perspektif klasik
dan modern. Melalui penelitian kepustakaan, penulis berupaya menggali, menelaah, dan
menganalisis gagasan-gagasan normatif serta pemikiran ulama dan cendekiawan Muslim yang
relevan dengan tema figh pendidikan. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti
memahami makna, konteks, dan implikasi pemikiran figh pendidikan secara mendalam dan
komprehensif.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer yang membahas figh, usul figh,
magqasid al-syari‘ah, serta pendidikan Islam, seperti karya al-Ghazali, Ibn Jama‘ah, al-Shatibf,
Jasser Auda, dan pemikir pendidikan Islam modern. Sementara itu, sumber sekunder berupa
buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik lain yang relevan dengan tema kajian.
Pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan otoritas keilmuan,
relevansi tema, dan kontribusinya terhadap pengembangan figh pendidikan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan Kritis,
serta pencatatan sistematis terhadap konsep, argumen, dan temuan penting yang berkaitan
dengan figh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern. Data yang terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-analitis dan komparatif. Analisis deskriptif
digunakan untuk memaparkan konsep dasar, karakteristik, dan implikasi figh pendidikan,
sedangkan analisis komparatif digunakan untuk membandingkan persamaan dan perbedaan
antara perspektif klasik dan modern guna menemukan titik temu yang konstruktif.

Selanjutnya, proses analisis dilakukan dengan pendekatan normatif-kontekstual, yaitu
mengkaji  teks-teks keilmuan berdasarkan kerangka normatif syariat sekaligus
mempertimbangkan konteks sosial dan pendidikan kontemporer. Pendekatan ini
memungkinkan penulis menarik kesimpulan yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga
memiliki relevansi praktis bagi pengembangan pendidikan Islam. Dengan metode penelitian
ini, diharapkan kajian mampu menghasilkan pemahaman yang utuh tentang figh pendidikan
serta memberikan arah pengembangan yang kontekstual dan berkelanjutan sesuai dengan
tantangan pendidikan Islam masa Kini.

PEMBAHASAN

A. Konsep Dasar Figh Pendidikan

266



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Figh pendidikan merupakan cabang kajian keilmuan Islam yang membahas prinsip,
norma, dan ketentuan syariat Islam yang berkaitan dengan proses pendidikan. Secara
etimologis, figh berarti pemahaman yang mendalam terhadap hukum-hukum syariat yang
bersifat amaliyah dan digali dari dalil-dalil yang terperinci (Al-Zuhayli, 1986). Sementara itu,
pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses pembinaan dan pengembangan
potensi manusia secara menyeluruh, meliputi aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial.
Dengan demikian, figh pendidikan dapat dipahami sebagai formulasi hukum dan nilai syariat
yang mengatur tujuan, metode, subjek, serta etika dalam penyelenggaraan pendidikan Islam
(Ramayulis, 2015).

Dalam kerangka epistemologis, figh pendidikan berangkat dari sumber-sumber utama
hukum Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, serta sumber ijtihad seperti ijma‘ dan qiyas.
Landasan ini menunjukkan bahwa pendidikan tidak berdiri netral secara nilai, melainkan
terikat oleh prinsip-prinsip normatif yang mengarahkan praktik pendidikan menuju tujuan-
tujuan syar‘i (Zahrah, 1958). Oleh karena itu, figh pendidikan tidak hanya membahas aspek
legal-formal, tetapi juga mencakup dimensi etika dan moral yang menjadi ruh dari pendidikan
Islam itu sendiri.

Ruang lingkup figh pendidikan meliputi berbagai aspek fundamental dalam
penyelenggaraan pendidikan. Pertama, aspek tujuan pendidikan, yang dalam figh diarahkan
pada pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan ini sejalan
dengan konsep tahqgiq al- ‘ubidiyyah dan pengembangan potensi manusia sebagai khalifah di
muka bumi (Al-Nahlaw1, 2000). Kedua, aspek pendidik dan peserta didik, yang mencakup hak,
kewajiban, serta etika interaksi keduanya. Dalam tradisi keilmuan Islam, relasi guru dan murid
diatur secara ketat melalui prinsip adab, tanggung jawab moral, dan keteladanan (Jama‘ah,
1990). Ketiga, aspek metode dan sarana pendidikan, yang dipandang sah selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariat dan mampu mewujudkan kemaslahatan.

Lebih lanjut, figh pendidikan juga mencakup aspek kelembagaan dan kebijakan
pendidikan, termasuk pengelolaan lembaga pendidikan, kurikulum, serta sistem evaluasi.
Dalam konteks ini, figh berfungsi sebagai kerangka normatif yang mengarahkan kebijakan
pendidikan agar tidak menyimpang dari nilai-nilai Islam (Tafsir, 2012). Dengan demikian, figh
pendidikan memiliki peran strategis dalam menjembatani antara idealitas ajaran Islam dan
realitas praktik pendidikan.

Posisi figh pendidikan dalam sistem pendidikan Islam dapat dipahami sebagai fondasi
normatif yang menopang seluruh aktivitas pendidikan. la berfungsi sebagai pedoman dalam
pengambilan keputusan, baik pada level teoritis maupun praktis. Berbeda dengan ilmu
pendidikan umum yang bersifat deskriptif-empiris, figh pendidikan bersifat preskriptif-
normatif, yakni memberikan arahan tentang apa yang seharusnya dilakukan berdasarkan
ketentuan syariat (Auda, 2008). Namun demikian, figh pendidikan tidak bersifat statis,
melainkan terbuka terhadap ijtihad dan pembaruan sesuai dengan perubahan konteks sosial
dan kebutuhan zaman.

267



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Dengan memahami konsep dasar figh pendidikan secara komprehensif, dapat
ditegaskan bahwa figh pendidikan bukan sekadar kumpulan aturan hukum, tetapi merupakan
kerangka nilai yang integral dalam membangun sistem pendidikan Islam. Kerangka ini
memungkinkan terwujudnya pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada pencapaian
akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moralitas peserta didik. Oleh karena itu,
figh pendidikan menjadi elemen kunci dalam upaya pengembangan pendidikan Islam yang
berkelanjutan dan relevan sepanjang zaman.

B. Figh Pendidikan dalam Perspektif Klasik

Figh pendidikan dalam perspektif klasik berakar kuat pada sumber-sumber normatif
Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, yang menjadi fondasi utama dalam merumuskan konsep
dan praktik pendidikan. Pendidikan dipandang sebagai bagian integral dari ibadah dan sarana
strategis dalam merealisasikan tujuan syariat (magasid al-syart‘ah), Khususnya dalam menjaga
agama (hifz al-din) dan akal (hifz al-‘aql) (Al-Shatibi, 2004). Oleh karena itu, aktivitas
pendidikan tidak dilepaskan dari dimensi hukum dan etika, melainkan diposisikan sebagai
kewajiban moral dan religius bagi individu dan masyarakat.

Al-Qur’an memberikan legitimasi normatif terhadap pentingnya pendidikan melalui
berbagai ayat yang menekankan keutamaan ilmu dan orang berilmu. Ayat-ayat seperti QS. al-
Mujadilah [58]: 11 dan QS. al-Zumar [39]: 9 menjadi dasar teologis bahwa pendidikan
merupakan sarana peningkatan derajat manusia di sisi Allah SWT (Al-Baqi, 1996). Sunnah
Nabi Muhammad SAW juga memperkuat prinsip ini dengan berbagai hadis yang menegaskan
kewajiban menuntut ilmu serta peran pendidik sebagai pewaris para nabi (Al-Nawawi, 1997).
Dalam perspektif klasik, dalil-dalil tersebut menjadi pijakan utama dalam merumuskan norma
pendidikan yang bersifat mengikat secara moral dan hukum.

Pemikiran ulama klasik mengenai pendidikan menunjukkan keterkaitan erat antara
figh, akhlak, dan adab keilmuan. Al-Ghazali, misalnya, menekankan bahwa tujuan utama
pendidikan adalah penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) dan pembentukan akhlak mulia, bukan
sekadar penguasaan pengetahuan instrumental (Al-Ghazali, 1982). Dalam karyanya lhya’
‘Uliim al-Din, ia menjelaskan bahwa ilmu harus mengantarkan manusia pada kedekatan
dengan Allah SWT, sehingga proses pendidikan harus diarahkan pada integrasi antara ilmu,
amal, dan akhlak. Pandangan ini mencerminkan karakter figh pendidikan klasik yang normatif
dan transendental.

Selain al-Ghazali, Ibn Sahniin melalui karyanya Adab al-Mu ‘allimin memberikan
perhatian khusus pada aspek hukum dan etika dalam pendidikan, terutama terkait tanggung
jawab guru, metode pengajaran, serta perlindungan terhadap peserta didik (Sahntin, 1986).
Guru dipandang sebagai figur sentral yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga
menjadi teladan moral bagi murid. Oleh karena itu, figh pendidikan klasik mengatur secara
rinci hak dan kewajiban pendidik serta peserta didik dalam bingkai adab dan tanggung jawab
syar‘i.

268



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Ibn Jama‘ah juga menegaskan pentingnya relasi edukatif yang dilandasi adab dan
penghormatan terhadap ilmu. Dalam Tadhkirat al-Sami‘ wa al-Mutakallim, ia menguraikan
etika belajar dan mengajar sebagai prasyarat keberkahan ilmu (Jama‘ah, 1990). Perspektif ini
menunjukkan bahwa figh pendidikan klasik tidak hanya berorientasi pada aspek legal-formal,
tetapi juga menekankan dimensi moral-spiritual yang menjadi ruh pendidikan Islam.

Dari sisi tujuan dan metode, figh pendidikan klasik cenderung bersifat deduktif-
normatif, yakni menarik prinsip-prinsip pendidikan langsung dari nash dan otoritas ulama.
Tujuan pendidikan diarahkan pada pembentukan manusia saleh yang taat kepada Allah SWT
dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Metode pendidikan lebih menekankan keteladanan,
pembiasaan, dan transmisi nilai secara langsung dalam lingkungan sosial-keagamaan (Al-
Nahlawi, 2000). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan dalam perspektif klasik sangat
kontekstual dengan masyarakat religius yang menjunjung tinggi otoritas keilmuan dan tradisi.

Dengan demikian, karakteristik utama figh pendidikan dalam perspektif klasik terletak
pada sifatnya yang normatif, etis, dan transendental. Pendidikan dipandang sebagai sarana
ibadah dan pembentukan akhlak, sementara figh berfungsi sebagai kerangka hukum dan moral
yang mengarahkan seluruh proses pendidikan. Meskipun lahir dalam konteks sosial tertentu,
prinsip-prinsip figh pendidikan klasik tetap memiliki nilai universal yang relevan sebagai
fondasi pengembangan pendidikan Islam di berbagai zaman.

C. Figh Pendidikan dalam Perspektif Modern

Figh pendidikan dalam perspektif modern lahir sebagai respons atas dinamika sosial,
budaya, dan intelektual yang berkembang pesat pada era kontemporer. Perubahan sistem
pendidikan, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, globalisasi nilai, serta kompleksitas
persoalan kemanusiaan menuntut adanya pembaruan dalam cara memahami dan menerapkan
figh dalam bidang pendidikan. Dalam konteks ini, figh pendidikan tidak lagi dipahami secara
sempit sebagai seperangkat aturan normatif yang statis, melainkan sebagai kerangka etis dan
hukum yang bersifat dinamis, kontekstual, dan solutif (Hallag, 2009).

Pendekatan utama yang menandai figh pendidikan modern adalah penekanan pada
magqasid al-syari ‘ah sebagai landasan epistemologis dan metodologis. Pendidikan diposisikan
sebagai instrumen strategis untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, baik dalam dimensi
individu maupun sosial. Perlindungan dan pengembangan akal (kifz al-‘agl), pembinaan
moral, serta peningkatan kualitas hidup manusia menjadi tujuan utama yang harus diwujudkan
melalui sistem pendidikan (Al-Shatibi, 2004). Dengan pendekatan ini, figh pendidikan modern
berupaya melampaui legalisme formal menuju pemahaman substansial terhadap tujuan syariat.

Dalam praktiknya, figh pendidikan modern bersifat lebih terbuka terhadap integrasi
dengan ilmu-ilmu non-keagamaan, seperti pedagogi, psikologi pendidikan, sosiologi, dan
filsafat pendidikan. Integrasi ini tidak dipandang sebagai ancaman terhadap otoritas syariat,
melainkan sebagai sarana untuk memperkuat relevansi figh dalam menjawab persoalan

269



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

pendidikan kontemporer (Rahman, 1982). Oleh karena itu, metode ijtihad dalam figh
pendidikan modern cenderung menggunakan pendekatan multidisipliner dan kontekstual,
dengan tetap menjaga prinsip-prinsip dasar Islam.

Perkembangan pendidikan modern juga memunculkan isu-isu baru yang memerlukan
respons figh, seperti pendidikan inklusif, kesetaraan gender dalam pendidikan, penggunaan
teknologi digital, serta komersialisasi lembaga pendidikan. Figh pendidikan modern
memandang isu-isu tersebut sebagai medan ijtihad yang terbuka, di mana hukum dan kebijakan
pendidikan harus diarahkan pada prinsip keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umum
(Auda, 2008). Dengan demikian, figh tidak berfungsi sebagai penghambat inovasi pendidikan,
tetapi sebagai pemandu etis dalam pemanfaatan kemajuan zaman.

Selain itu, figh pendidikan modern juga menaruh perhatian besar pada aspek kebijakan
dan tata kelola pendidikan. Negara dan lembaga pendidikan dipandang memiliki tanggung
jawab syar‘i untuk menjamin akses pendidikan yang adil, bermutu, dan berkelanjutan (Al-
Qaradawi, 2001). Dalam konteks ini, figh pendidikan tidak hanya beroperasi pada level
individual, tetapi juga pada level struktural dan institusional. Hal ini menunjukkan pergeseran
orientasi figh pendidikan dari pendekatan mikro menuju pendekatan makro yang lebih
sistemik.

Meskipun demikian, figh pendidikan modern tetap menghadapi sejumlah tantangan,
seperti kecenderungan sekularisasi pendidikan, dominasi paradigma pragmatis, serta
relativisme nilai. Tantangan ini menuntut kehati-hatian agar pembaruan figh tidak berujung
pada pelepasan nilai-nilai transendental Islam (Al-Attas, 1999). Oleh karena itu, figh
pendidikan modern dituntut untuk menjaga keseimbangan antara kontinuitas tradisi dan
kebutuhan pembaruan, antara kesetiaan pada nash dan kepekaan terhadap konteks.

Dengan demikian, figh pendidikan dalam perspektif modern dapat dipahami sebagai
upaya pembaruan pemikiran figh yang berorientasi pada tujuan, kontekstual, dan integratif. la
berfungsi sebagai jembatan antara prinsip-prinsip syariat Islam dan realitas pendidikan
kontemporer, sehingga pendidikan Islam mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan
identitas dan nilai dasarnya.

D. Analisis Perbandingan Klasik dan Modern

Analisis perbandingan antara figh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern
menunjukkan adanya kesinambungan prinsip sekaligus pergeseran paradigma dalam
merespons konteks zaman. Keduanya berangkat dari sumber normatif yang sama, yaitu Al-
Qur’an dan Sunnah, namun berbeda dalam pendekatan metodologis dan orientasi aplikatif.
Figh pendidikan klasik menekankan kepatuhan terhadap teks dan otoritas tradisi keilmuan,
sedangkan figh pendidikan modern lebih menonjolkan pembacaan kontekstual terhadap
tujuan-tujuan syariat (magasid al-syari‘ah) (Hallag, 2009). Perbedaan ini bukan bersifat
kontradiktif, melainkan refleksi dari kebutuhan dan tantangan sosial yang berbeda.

270



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Dari sisi tujuan pendidikan, figh pendidikan klasik dan modern memiliki titik temu
yang kuat, yaitu pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Perspektif
klasik menempatkan tujuan ini dalam kerangka tahqiq al- ‘ubiidiyyah dan tazkiyat al-nafs,
sementara perspektif modern mengartikulasikannya dalam bahasa pengembangan potensi
manusia dan kemaslahatan social (Al-Ghazali, 1982). Dengan demikian, perbedaan yang
muncul lebih bersifat terminologis dan metodologis, bukan pada substansi tujuan pendidikan
itu sendiri.

Perbedaan yang lebih menonjol terlihat pada pendekatan metodologi figh yang
digunakan. Figh pendidikan klasik cenderung menggunakan pendekatan deduktif-normatif,
yakni menarik ketentuan pendidikan langsung dari nash dan pendapat ulama otoritatif.
Pendekatan ini menghasilkan sistem pendidikan yang stabil dan sarat nilai moral, namun relatif
kurang responsif terhadap perubahan sosial yang cepat (Zahrah, 1958). Sebaliknya, figh
pendidikan modern mengadopsi pendekatan induktif dan kontekstual dengan memanfaatkan
berbagai disiplin ilmu pendukung. Pendekatan ini memungkinkan figh pendidikan untuk lebih
adaptif, tetapi juga menghadapi risiko tereduksinya dimensi transendental jika tidak dikawal
secara ketat.

Dalam hal relevansi terhadap praktik pendidikan, figh pendidikan klasik memberikan
fondasi etis yang kuat, khususnya dalam pembentukan karakter, adab keilmuan, dan relasi
pendidik—peserta didik. Nilai-nilai seperti keteladanan, keikhlasan, dan penghormatan
terhadap ilmu tetap relevan dan bahkan semakin dibutuhkan dalam pendidikan modern
(Jama‘ah, 1990). Namun, figh pendidikan klasik belum secara eksplisit merespons isu-isu
kontemporer seperti pendidikan berbasis teknologi, kesetaraan akses pendidikan, dan tata
kelola kelembagaan yang kompleks. Di sinilah figh pendidikan modern berperan untuk
melengkapi kekurangan tersebut.

Figh pendidikan modern menawarkan kerangka sintesis dengan mengintegrasikan
prinsip-prinsip klasik ke dalam konteks kekinian. Melalui pendekatan maqasid al-syari‘ah,
nilai-nilai normatif klasik diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik pendidikan yang lebih
kontekstual, seperti pengembangan kurikulum integratif, pendidikan inklusif, dan pemanfaatan
teknologi secara etis (Auda, 2008). Sintesis ini menunjukkan bahwa figh pendidikan tidak
bersifat dikotomis antara klasik dan modern, melainkan berada dalam satu spektrum pemikiran
yang dinamis.

Dengan demikian, analisis perbandingan ini menegaskan bahwa figh pendidikan klasik
dan modern saling melengkapi. Perspektif klasik menyediakan fondasi normatif dan moral
yang kokoh, sementara perspektif modern menawarkan kerangka aplikatif yang responsif
terhadap perubahan zaman. Tantangan utama ke depan adalah membangun figh pendidikan
yang mampu menjaga kesinambungan nilai sekaligus mendorong inovasi pendidikan Islam
secara berkelanjutan. Pendekatan sintesis inilah yang menjadi kunci relevansi figh pendidikan
dalam menjawab kebutuhan umat di era kontemporer.

271



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

E. Implikasi Figh Pendidikan terhadap Praktik Pendidikan Islam

Figh pendidikan memiliki implikasi yang signifikan terhadap praktik pendidikan Islam,
baik pada level konseptual maupun operasional. Sebagai kerangka normatif, figh pendidikan
berfungsi mengarahkan seluruh aktivitas pendidikan agar selaras dengan nilai-nilai syariat
Islam. Implikasi ini tampak dalam perumusan tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum,
profesionalisme pendidik, serta pembentukan karakter peserta didik. Dengan demikian, figh
pendidikan tidak hanya berperan sebagai teori hukum, tetapi juga sebagai pedoman praktis
dalam penyelenggaraan pendidikan Islam (Tafsir, 2012).

Dalam konteks tujuan dan kurikulum pendidikan, figh pendidikan menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus diarahkan pada pencapaian keseimbangan antara penguasaan ilmu
pengetahuan dan pembentukan akhlak. Kurikulum tidak semata-mata berorientasi pada
kompetensi kognitif, tetapi juga harus mencerminkan nilai-nilai keimanan, moralitas, dan
kemaslahatan social (Ramayulis, 2015). Pendekatan ini sejalan dengan maqasid al-syari‘ah
yang menempatkan perlindungan akal, agama, dan moral sebagai tujuan utama pendidikan.
Oleh karena itu, implementasi figh pendidikan mendorong lahirnya kurikulum integratif yang
menghubungkan ilmu agama dan ilmu umum secara harmonis.

Implikasi figh pendidikan juga terlihat pada profesionalisme pendidik. Dalam
perspektif figh, pendidik dipandang sebagai subjek yang memikul amanah syar‘i, sehingga
dituntut tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga integritas moral dan
keteladanan akhlak (Jama‘ah, 1990). Guru bukan sekadar fasilitator pembelajaran, melainkan
figur teladan yang berperan dalam internalisasi nilai-nilai Islam kepada peserta didik. Prinsip
adab, keikhlasan, dan tanggung jawab moral menjadi standar etis yang harus diwujudkan
dalam praktik pendidikan sehari-hari.

Selain itu, figh pendidikan memberikan implikasi langsung terhadap pembentukan
karakter dan kepribadian peserta didik. Pendidikan Islam yang berlandaskan figh tidak hanya
bertujuan mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga pribadi yang saleh,
beretika, dan bertanggung jawab sosial (Al-Ghazali, 1982). Proses pembelajaran diarahkan
untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, disiplin moral, serta kepedulian terhadap sesama.
Dengan demikian, figh pendidikan berkontribusi pada pembentukan insan kamil yang mampu
menjalankan perannya sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi.

Pada level kebijakan dan tata kelola pendidikan, figh pendidikan memiliki implikasi
terhadap pengelolaan lembaga pendidikan Islam. Prinsip keadilan, amanah, dan kemaslahatan
menjadi dasar dalam pengambilan keputusan, termasuk dalam pengelolaan sumber daya, akses
pendidikan, dan evaluasi pembelajaran (Al-Qaradawi, 2001). Dalam perspektif modern, figh
pendidikan juga mendorong pemanfaatan teknologi dan inovasi pendidikan secara etis dan
bertanggung jawab, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat.

Dengan demikian, implikasi figh pendidikan terhadap praktik pendidikan Islam bersifat

272



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

komprehensif dan multidimensional. Figh pendidikan tidak hanya mengatur aspek legal-
formal, tetapi juga membentuk orientasi nilai, etika profesional, dan karakter insan pendidikan.
Implementasi figh pendidikan secara konsisten akan memperkuat identitas pendidikan Islam
sekaligus meningkatkan relevansinya dalam menjawab tantangan pendidikan kontemporer.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa figh pendidikan merupakan kerangka normatif dan etis
yang memiliki peran fundamental dalam membentuk arah, tujuan, dan praktik pendidikan
Islam. Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa figh pendidikan tidak dapat dipahami
secara parsial sebagai kumpulan ketentuan hukum yang bersifat legal-formal semata,
melainkan sebagai sistem nilai yang integral dalam mengatur proses pendidikan secara
holistik. Sejak perspektif klasik hingga modern, figh pendidikan senantiasa berorientasi pada
pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia sebagai manifestasi dari
tujuan syariat Islam.

Dalam perspektif klasik, figh pendidikan ditandai oleh karakter normatif,
transendental, dan etis. Pendidikan diposisikan sebagai bagian dari ibadah dan sarana tazkiyat
al-nafs, dengan penekanan kuat pada adab, keteladanan, dan relasi moral antara pendidik dan
peserta didik. Pemikiran ulama klasik menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan tidak
diukur semata oleh penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi oleh sejauh mana ilmu tersebut
mampu membentuk akhlak dan mendekatkan manusia kepada Allah SWT. Perspektif ini
memberikan fondasi moral yang kokoh bagi sistem pendidikan Islam dan tetap relevan sebagai
basis nilai dalam konteks apa pun.

Sementara itu, figh pendidikan dalam perspektif modern menunjukkan adanya
pergeseran pendekatan dari normatif-deduktif menuju kontekstual dan berbasis tujuan
(magasid al-syari‘ah). Pendidikan dipahami sebagai instrumen strategis untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia di tengah kompleksitas kehidupan modern. Temuan Kkajian ini
memperlihatkan bahwa figh pendidikan modern bersifat lebih adaptif terhadap perubahan
sosial, terbuka terhadap integrasi ilmu pengetahuan, serta responsif terhadap isu-isu
kontemporer seperti teknologi pendidikan, keadilan akses, dan tata kelola kelembagaan.
Namun demikian, pembaruan ini tetap menuntut kehati-hatian agar tidak mengaburkan
dimensi transendental dan nilai-nilai dasar Islam.

Analisis perbandingan antara perspektif klasik dan modern menunjukkan bahwa
keduanya tidak bersifat dikotomis, melainkan saling melengkapi. Perspektif klasik
menyediakan landasan etis dan spiritual yang kuat, sedangkan perspektif modern menawarkan
kerangka aplikatif yang kontekstual dan solutif. Temuan ini menegaskan bahwa
pengembangan figh pendidikan yang ideal harus mengintegrasikan kesinambungan nilai klasik
dengan kebutuhan pembaruan modern. Sintesis antara keduanya menjadi kunci dalam menjaga
relevansi figh pendidikan di tengah dinamika zaman.

273



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Implikasi figh pendidikan terhadap praktik pendidikan Islam terlihat secara nyata
dalam perumusan tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum integratif, profesionalisme
pendidik, pembentukan karakter peserta didik, serta tata kelola lembaga pendidikan. Figh
pendidikan berperan sebagai pedoman normatif yang memastikan bahwa praktik pendidikan
tidak terlepas dari nilai keadilan, amanah, dan kemaslahatan. Dengan demikian, figh
pendidikan memiliki kontribusi strategis dalam memperkuat identitas pendidikan Islam
sekaligus meningkatkan kualitas dan relevansinya dalam konteks global.

Berdasarkan temuan tersebut, arah pengembangan figh pendidikan ke depan perlu
diarahkan pada penguatan pendekatan maqgasid al-syari‘ah yang integratif dan kontekstual.
Figh pendidikan harus dikembangkan sebagai disiplin yang dialogis, terbuka terhadap ilmu-
ilmu modern, namun tetap berakar pada sumber-sumber normatif Islam. Selain itu, diperlukan
penguatan kajian figh pendidikan pada level kebijakan dan kelembagaan agar mampu
merespons tantangan pendidikan secara sistemik, bukan hanya individual. Pengembangan ini
juga harus diiringi dengan peningkatan kapasitas pendidik sebagai aktor utama implementasi
nilai-nilai figh pendidikan dalam praktik pembelajaran.

Dengan demikian, figh pendidikan di masa depan diharapkan mampu menjadi
kerangka konseptual yang tidak hanya menjaga kesinambungan tradisi keilmuan Islam, tetapi
juga mendorong inovasi pendidikan yang berkeadilan, beretika, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat. Kesimpulan ini menegaskan bahwa figh pendidikan bukan sekadar
warisan intelektual masa lalu, melainkan proyek keilmuan yang terus berkembang dan relevan
dalam membangun peradaban Islam yang berkelanjutan.

274



Jurnal El-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

DAFTAR PUSTAKA

‘Abd al-Rahman al-Nahlawi, Usil al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha (Damaskus: Dar al-Fikr,
2000).

Abt Hamid al-Ghazali, lThya’ ‘Ulim al-Din, Jilid | (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1982).
Ahmad Tafsir, llmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012).
Al-Nawawi, al-Majmii * Sharh al-Muhadhdhab, Jilid T (Beirut: Dar al-Fikr, 1997).
Al-Shatibi, al-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘ah, Jilid 11 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2004).

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The
University of Chicago Press, 1982).

Ibn Jama‘ah, Tadhkirat al-Sami ‘ wa al-Mutakallim fi Adab al- ‘Alim wa al-Muta ‘allim (Beirut: Dar al-
Basya’ir al-Islamiyyah, 1990).

Ibn Sahniin, Adab al-Mu ‘allimin (Tunis: al-Dar al-Tanisiyyah li al-Nashr, 1986).

Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The
International Institute of Islamic Thought, 2008).

Muhammad Abt Zahrah, Usal al-Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958).

Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, al-Mu jam al-Mufahras i Alfaz al-Qur’an al-Karim (Kairo: Dar al-
Hadith, 1996).

Ramayulis, llmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2015).

Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC,
1999).

Wael B. Hallag, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009).
Wahbah al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Isiamr, Jilid | (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986).

Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Awlawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001).

275



