
Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

141 

 

 

FIQH PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF KLASIK DAN MODERN 

 

Mhd. Maulana Ansori¹, Chanifudin² 
¹,2IAIN Datuk Laksemana Bengkalis, Riau, Indonesia 

¹mhdmaulanaansori@gmail.com 

²chanifudin23@gmail.com 

 

 
 

Abstract 

This article discusses educational fiqh from classical and modern perspectives as a normative framework 

that guides the practice of Islamic education. This study aims to analyze the basic concepts of educational 

fiqh, the characteristics of classical and modern thought, and their implications for contemporary Islamic 

educational practice. Using a qualitative approach using library research methods, this article examines 

primary and secondary sources relevant to the theme of Islamic fiqh and education. The results of the study 

indicate that classical educational fiqh emphasizes normative, ethical, and transcendental aspects with an 
orientation toward the formation of morals and scientific etiquette. Meanwhile, modern educational fiqh 

develops contextually with a maqāṣid al-syarī‘ah approach, integrative, and responsive to the challenges 

of the times. A comparative analysis reveals that the two perspectives are complementary. Therefore, the 

future development of educational fiqh needs to integrate classical values with a modern approach so that 

Islamic education remains relevant, just, and oriented towards the welfare of the community. 

 

 

Keywords: Educational fiqh, Islamic education, Classical perspective, Modern perspective, Maqāṣid al-

syarī‘ah. 

 

 

 
Abstrak 

Artikel ini membahas fiqh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern sebagai kerangka normatif yang 

mengarahkan praktik pendidikan Islam. Kajian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dasar fiqh 

pendidikan, karakteristik pemikiran klasik dan modern, serta implikasinya terhadap praktik pendidikan 

Islam kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, artikel ini menelaah 

sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan tema fiqh dan pendidikan Islam. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa fiqh pendidikan klasik menekankan aspek normatif, etis, dan transendental dengan 

orientasi pada pembentukan akhlak dan adab keilmuan. Sementara itu, fiqh pendidikan modern berkembang 

secara kontekstual dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, integratif, dan responsif terhadap tantangan 

zaman. Analisis perbandingan mengungkapkan bahwa kedua perspektif tersebut bersifat saling melengkapi. 

Oleh karena itu, pengembangan fiqh pendidikan ke depan perlu mengintegrasikan nilai-nilai klasik dengan 

pendekatan modern agar pendidikan Islam tetap relevan, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan 

umat. 

 

 

Kata kunci: Fiqh pendidikan, Pendidikan Islam, Perspektif klasik, Perspektif modern, Maqāṣid al-syarī‘ah. 

 
 

 

mailto:mhdmaulanaansori@gmail.com
mailto:chanifudin23@gmail.com


Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

265 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transfer pengetahuan, 

tetapi juga sebagai upaya sistematis dalam membentuk kepribadian manusia yang utuh 

berdasarkan nilai-nilai syariat. Dalam kerangka ini, fiqh memiliki peran strategis sebagai 

disiplin ilmu yang mengatur perilaku manusia berdasarkan dalil-dalil syar‘i yang terperinci. 

Ketika pendidikan diposisikan sebagai aktivitas manusia yang sarat nilai, maka fiqh 

pendidikan menjadi instrumen penting untuk memastikan bahwa seluruh proses, tujuan, dan 

praktik pendidikan sejalan dengan prinsip-prinsip hukum Islam (Al-Zuḥaylī, 1986). 

Secara historis, konsep fiqh pendidikan telah berkembang sejak masa klasik Islam, 

meskipun tidak selalu dinyatakan secara eksplisit dengan istilah tersebut. Para ulama klasik 

seperti al-Ghazālī, Ibn Sahnūn, dan Ibn Jamā‘ah telah membahas pendidikan dalam kerangka 

adab, tujuan pembelajaran, relasi guru dan murid, serta etika keilmuan yang berpijak pada nash 

dan tradisi keilmuan Islam (Al-Ghazālī, 1982). Pemikiran-pemikiran ini menunjukkan bahwa 

pendidikan dalam Islam sejak awal tidak terlepas dari dimensi normatif dan moral yang 

menjadi karakter utama fiqh. Dengan demikian, fiqh pendidikan dalam perspektif klasik 

cenderung bersifat normatif-deduktif dan berorientasi pada pembentukan akhlak serta ketaatan 

kepada Allah SWT (Jamā‘ah, 1990). 

Namun, perkembangan zaman membawa perubahan signifikan dalam konteks sosial, 

budaya, dan sistem pendidikan. Pendidikan modern dihadapkan pada tantangan globalisasi, 

kemajuan teknologi, pluralitas nilai, serta tuntutan kompetensi yang kompleks. Kondisi ini 

menuntut adanya pembacaan ulang terhadap fiqh pendidikan agar tetap relevan dan aplikatif. 

Dalam konteks inilah perspektif modern dalam fiqh pendidikan berkembang dengan 

menekankan pendekatan kontekstual, interdisipliner, dan berbasis maqāṣid al-syarī‘ah (Auda, 

2008). Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada legalitas formal, tetapi juga pada tujuan 

substansial pendidikan, seperti kemaslahatan, keadilan, dan pengembangan potensi manusia 

secara holistik. 

Perbedaan konteks antara era klasik dan modern berimplikasi pada perbedaan 

paradigma fiqh pendidikan yang digunakan. Jika fiqh pendidikan klasik lebih menekankan 

stabilitas norma dan otoritas tradisi keilmuan, maka fiqh pendidikan modern berusaha 

menjawab dinamika zaman tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip dasar syariat (Tafsir, 

2012). Oleh karena itu, kajian komparatif antara perspektif klasik dan modern menjadi penting 

untuk menemukan titik temu yang konstruktif dalam pengembangan pendidikan Islam 

kontemporer. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep 

fiqh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern, mengidentifikasi karakteristik serta 

perbedaannya, serta menelaah relevansinya terhadap praktik pendidikan Islam masa kini. 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan (library 

research), melalui analisis kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

266 

 

 

Dengan demikian, diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dalam 

pengembangan fiqh pendidikan yang kontekstual dan responsif terhadap tantangan zaman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian berupa konsep, 

pemikiran, dan konstruksi teoritis fiqh pendidikan yang berkembang dalam perspektif klasik 

dan modern. Melalui penelitian kepustakaan, penulis berupaya menggali, menelaah, dan 

menganalisis gagasan-gagasan normatif serta pemikiran ulama dan cendekiawan Muslim yang 

relevan dengan tema fiqh pendidikan. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti 

memahami makna, konteks, dan implikasi pemikiran fiqh pendidikan secara mendalam dan 

komprehensif. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. 

Sumber primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer yang membahas fiqh, usul fiqh, 

maqāṣid al-syarī‘ah, serta pendidikan Islam, seperti karya al-Ghazālī, Ibn Jamā‘ah, al-Shāṭibī, 

Jasser Auda, dan pemikir pendidikan Islam modern. Sementara itu, sumber sekunder berupa 

buku, artikel jurnal ilmiah, dan publikasi akademik lain yang relevan dengan tema kajian. 

Pemilihan sumber dilakukan secara selektif dengan mempertimbangkan otoritas keilmuan, 

relevansi tema, dan kontribusinya terhadap pengembangan fiqh pendidikan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan kritis, 

serta pencatatan sistematis terhadap konsep, argumen, dan temuan penting yang berkaitan 

dengan fiqh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern. Data yang terkumpul kemudian 

dianalisis menggunakan metode analisis deskriptif-analitis dan komparatif. Analisis deskriptif 

digunakan untuk memaparkan konsep dasar, karakteristik, dan implikasi fiqh pendidikan, 

sedangkan analisis komparatif digunakan untuk membandingkan persamaan dan perbedaan 

antara perspektif klasik dan modern guna menemukan titik temu yang konstruktif. 

Selanjutnya, proses analisis dilakukan dengan pendekatan normatif-kontekstual, yaitu 

mengkaji teks-teks keilmuan berdasarkan kerangka normatif syariat sekaligus 

mempertimbangkan konteks sosial dan pendidikan kontemporer. Pendekatan ini 

memungkinkan penulis menarik kesimpulan yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga 

memiliki relevansi praktis bagi pengembangan pendidikan Islam. Dengan metode penelitian 

ini, diharapkan kajian mampu menghasilkan pemahaman yang utuh tentang fiqh pendidikan 

serta memberikan arah pengembangan yang kontekstual dan berkelanjutan sesuai dengan 

tantangan pendidikan Islam masa kini. 

PEMBAHASAN 

A. Konsep Dasar Fiqh Pendidikan 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

267 

 

 

Fiqh pendidikan merupakan cabang kajian keilmuan Islam yang membahas prinsip, 

norma, dan ketentuan syariat Islam yang berkaitan dengan proses pendidikan. Secara 

etimologis, fiqh berarti pemahaman yang mendalam terhadap hukum-hukum syariat yang 

bersifat amaliyah dan digali dari dalil-dalil yang terperinci (Al-Zuḥaylī, 1986). Sementara itu, 

pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses pembinaan dan pengembangan 

potensi manusia secara menyeluruh, meliputi aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. 

Dengan demikian, fiqh pendidikan dapat dipahami sebagai formulasi hukum dan nilai syariat 

yang mengatur tujuan, metode, subjek, serta etika dalam penyelenggaraan pendidikan Islam 

(Ramayulis, 2015). 

Dalam kerangka epistemologis, fiqh pendidikan berangkat dari sumber-sumber utama 

hukum Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, serta sumber ijtihad seperti ijmā‘ dan qiyās. 

Landasan ini menunjukkan bahwa pendidikan tidak berdiri netral secara nilai, melainkan 

terikat oleh prinsip-prinsip normatif yang mengarahkan praktik pendidikan menuju tujuan-

tujuan syar‘i (Zahrah, 1958). Oleh karena itu, fiqh pendidikan tidak hanya membahas aspek 

legal-formal, tetapi juga mencakup dimensi etika dan moral yang menjadi ruh dari pendidikan 

Islam itu sendiri. 

Ruang lingkup fiqh pendidikan meliputi berbagai aspek fundamental dalam 

penyelenggaraan pendidikan. Pertama, aspek tujuan pendidikan, yang dalam fiqh diarahkan 

pada pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Tujuan ini sejalan 

dengan konsep taḥqīq al-‘ubūdiyyah dan pengembangan potensi manusia sebagai khalifah di 

muka bumi (Al-Naḥlawī, 2000). Kedua, aspek pendidik dan peserta didik, yang mencakup hak, 

kewajiban, serta etika interaksi keduanya. Dalam tradisi keilmuan Islam, relasi guru dan murid 

diatur secara ketat melalui prinsip adab, tanggung jawab moral, dan keteladanan (Jamā‘ah, 

1990). Ketiga, aspek metode dan sarana pendidikan, yang dipandang sah selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat dan mampu mewujudkan kemaslahatan. 

Lebih lanjut, fiqh pendidikan juga mencakup aspek kelembagaan dan kebijakan 

pendidikan, termasuk pengelolaan lembaga pendidikan, kurikulum, serta sistem evaluasi. 

Dalam konteks ini, fiqh berfungsi sebagai kerangka normatif yang mengarahkan kebijakan 

pendidikan agar tidak menyimpang dari nilai-nilai Islam (Tafsir, 2012). Dengan demikian, fiqh 

pendidikan memiliki peran strategis dalam menjembatani antara idealitas ajaran Islam dan 

realitas praktik pendidikan. 

Posisi fiqh pendidikan dalam sistem pendidikan Islam dapat dipahami sebagai fondasi 

normatif yang menopang seluruh aktivitas pendidikan. Ia berfungsi sebagai pedoman dalam 

pengambilan keputusan, baik pada level teoritis maupun praktis. Berbeda dengan ilmu 

pendidikan umum yang bersifat deskriptif-empiris, fiqh pendidikan bersifat preskriptif-

normatif, yakni memberikan arahan tentang apa yang seharusnya dilakukan berdasarkan 

ketentuan syariat (Auda, 2008). Namun demikian, fiqh pendidikan tidak bersifat statis, 

melainkan terbuka terhadap ijtihad dan pembaruan sesuai dengan perubahan konteks sosial 

dan kebutuhan zaman. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

268 

 

 

Dengan memahami konsep dasar fiqh pendidikan secara komprehensif, dapat 

ditegaskan bahwa fiqh pendidikan bukan sekadar kumpulan aturan hukum, tetapi merupakan 

kerangka nilai yang integral dalam membangun sistem pendidikan Islam. Kerangka ini 

memungkinkan terwujudnya pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada pencapaian 

akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter dan moralitas peserta didik. Oleh karena itu, 

fiqh pendidikan menjadi elemen kunci dalam upaya pengembangan pendidikan Islam yang 

berkelanjutan dan relevan sepanjang zaman. 

B. Fiqh Pendidikan dalam Perspektif Klasik 

Fiqh pendidikan dalam perspektif klasik berakar kuat pada sumber-sumber normatif 

Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, yang menjadi fondasi utama dalam merumuskan konsep 

dan praktik pendidikan. Pendidikan dipandang sebagai bagian integral dari ibadah dan sarana 

strategis dalam merealisasikan tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), khususnya dalam menjaga 

agama (ḥifẓ al-dīn) dan akal (ḥifẓ al-‘aql) (Al-Shāṭibī, 2004). Oleh karena itu, aktivitas 

pendidikan tidak dilepaskan dari dimensi hukum dan etika, melainkan diposisikan sebagai 

kewajiban moral dan religius bagi individu dan masyarakat. 

Al-Qur’an memberikan legitimasi normatif terhadap pentingnya pendidikan melalui 

berbagai ayat yang menekankan keutamaan ilmu dan orang berilmu. Ayat-ayat seperti QS. al-

Mujādilah [58]: 11 dan QS. al-Zumar [39]: 9 menjadi dasar teologis bahwa pendidikan 

merupakan sarana peningkatan derajat manusia di sisi Allah SWT (Al-Bāqī, 1996). Sunnah 

Nabi Muhammad SAW juga memperkuat prinsip ini dengan berbagai hadis yang menegaskan 

kewajiban menuntut ilmu serta peran pendidik sebagai pewaris para nabi (Al-Nawawī, 1997). 

Dalam perspektif klasik, dalil-dalil tersebut menjadi pijakan utama dalam merumuskan norma 

pendidikan yang bersifat mengikat secara moral dan hukum. 

Pemikiran ulama klasik mengenai pendidikan menunjukkan keterkaitan erat antara 

fiqh, akhlak, dan adab keilmuan. Al-Ghazālī, misalnya, menekankan bahwa tujuan utama 

pendidikan adalah penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) dan pembentukan akhlak mulia, bukan 

sekadar penguasaan pengetahuan instrumental (Al-Ghazālī, 1982). Dalam karyanya Iḥyā’ 

‘Ulūm al-Dīn, ia menjelaskan bahwa ilmu harus mengantarkan manusia pada kedekatan 

dengan Allah SWT, sehingga proses pendidikan harus diarahkan pada integrasi antara ilmu, 

amal, dan akhlak. Pandangan ini mencerminkan karakter fiqh pendidikan klasik yang normatif 

dan transendental. 

Selain al-Ghazālī, Ibn Sahnūn melalui karyanya Ādāb al-Mu‘allimīn memberikan 

perhatian khusus pada aspek hukum dan etika dalam pendidikan, terutama terkait tanggung 

jawab guru, metode pengajaran, serta perlindungan terhadap peserta didik (Sahnūn, 1986). 

Guru dipandang sebagai figur sentral yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga 

menjadi teladan moral bagi murid. Oleh karena itu, fiqh pendidikan klasik mengatur secara 

rinci hak dan kewajiban pendidik serta peserta didik dalam bingkai adab dan tanggung jawab 

syar‘i. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

269 

 

 

Ibn Jamā‘ah juga menegaskan pentingnya relasi edukatif yang dilandasi adab dan 

penghormatan terhadap ilmu. Dalam Tadhkirat al-Sāmi‘ wa al-Mutakallim, ia menguraikan 

etika belajar dan mengajar sebagai prasyarat keberkahan ilmu (Jamā‘ah, 1990). Perspektif ini 

menunjukkan bahwa fiqh pendidikan klasik tidak hanya berorientasi pada aspek legal-formal, 

tetapi juga menekankan dimensi moral-spiritual yang menjadi ruh pendidikan Islam. 

Dari sisi tujuan dan metode, fiqh pendidikan klasik cenderung bersifat deduktif-

normatif, yakni menarik prinsip-prinsip pendidikan langsung dari nash dan otoritas ulama. 

Tujuan pendidikan diarahkan pada pembentukan manusia saleh yang taat kepada Allah SWT 

dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Metode pendidikan lebih menekankan keteladanan, 

pembiasaan, dan transmisi nilai secara langsung dalam lingkungan sosial-keagamaan (Al-

Naḥlawī, 2000). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan dalam perspektif klasik sangat 

kontekstual dengan masyarakat religius yang menjunjung tinggi otoritas keilmuan dan tradisi. 

Dengan demikian, karakteristik utama fiqh pendidikan dalam perspektif klasik terletak 

pada sifatnya yang normatif, etis, dan transendental. Pendidikan dipandang sebagai sarana 

ibadah dan pembentukan akhlak, sementara fiqh berfungsi sebagai kerangka hukum dan moral 

yang mengarahkan seluruh proses pendidikan. Meskipun lahir dalam konteks sosial tertentu, 

prinsip-prinsip fiqh pendidikan klasik tetap memiliki nilai universal yang relevan sebagai 

fondasi pengembangan pendidikan Islam di berbagai zaman. 

C. Fiqh Pendidikan dalam Perspektif Modern 

Fiqh pendidikan dalam perspektif modern lahir sebagai respons atas dinamika sosial, 

budaya, dan intelektual yang berkembang pesat pada era kontemporer. Perubahan sistem 

pendidikan, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, globalisasi nilai, serta kompleksitas 

persoalan kemanusiaan menuntut adanya pembaruan dalam cara memahami dan menerapkan 

fiqh dalam bidang pendidikan. Dalam konteks ini, fiqh pendidikan tidak lagi dipahami secara 

sempit sebagai seperangkat aturan normatif yang statis, melainkan sebagai kerangka etis dan 

hukum yang bersifat dinamis, kontekstual, dan solutif (Hallaq, 2009). 

Pendekatan utama yang menandai fiqh pendidikan modern adalah penekanan pada 

maqāṣid al-syarī‘ah sebagai landasan epistemologis dan metodologis. Pendidikan diposisikan 

sebagai instrumen strategis untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, baik dalam dimensi 

individu maupun sosial. Perlindungan dan pengembangan akal (ḥifẓ al-‘aql), pembinaan 

moral, serta peningkatan kualitas hidup manusia menjadi tujuan utama yang harus diwujudkan 

melalui sistem pendidikan (Al-Shāṭibī, 2004). Dengan pendekatan ini, fiqh pendidikan modern 

berupaya melampaui legalisme formal menuju pemahaman substansial terhadap tujuan syariat. 

Dalam praktiknya, fiqh pendidikan modern bersifat lebih terbuka terhadap integrasi 

dengan ilmu-ilmu non-keagamaan, seperti pedagogi, psikologi pendidikan, sosiologi, dan 

filsafat pendidikan. Integrasi ini tidak dipandang sebagai ancaman terhadap otoritas syariat, 

melainkan sebagai sarana untuk memperkuat relevansi fiqh dalam menjawab persoalan 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

270 

 

 

pendidikan kontemporer (Rahman, 1982). Oleh karena itu, metode ijtihad dalam fiqh 

pendidikan modern cenderung menggunakan pendekatan multidisipliner dan kontekstual, 

dengan tetap menjaga prinsip-prinsip dasar Islam. 

Perkembangan pendidikan modern juga memunculkan isu-isu baru yang memerlukan 

respons fiqh, seperti pendidikan inklusif, kesetaraan gender dalam pendidikan, penggunaan 

teknologi digital, serta komersialisasi lembaga pendidikan. Fiqh pendidikan modern 

memandang isu-isu tersebut sebagai medan ijtihad yang terbuka, di mana hukum dan kebijakan 

pendidikan harus diarahkan pada prinsip keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umum 

(Auda, 2008). Dengan demikian, fiqh tidak berfungsi sebagai penghambat inovasi pendidikan, 

tetapi sebagai pemandu etis dalam pemanfaatan kemajuan zaman. 

Selain itu, fiqh pendidikan modern juga menaruh perhatian besar pada aspek kebijakan 

dan tata kelola pendidikan. Negara dan lembaga pendidikan dipandang memiliki tanggung 

jawab syar‘i untuk menjamin akses pendidikan yang adil, bermutu, dan berkelanjutan (Al-

Qaradawi, 2001). Dalam konteks ini, fiqh pendidikan tidak hanya beroperasi pada level 

individual, tetapi juga pada level struktural dan institusional. Hal ini menunjukkan pergeseran 

orientasi fiqh pendidikan dari pendekatan mikro menuju pendekatan makro yang lebih 

sistemik. 

Meskipun demikian, fiqh pendidikan modern tetap menghadapi sejumlah tantangan, 

seperti kecenderungan sekularisasi pendidikan, dominasi paradigma pragmatis, serta 

relativisme nilai. Tantangan ini menuntut kehati-hatian agar pembaruan fiqh tidak berujung 

pada pelepasan nilai-nilai transendental Islam (Al-Attas, 1999). Oleh karena itu, fiqh 

pendidikan modern dituntut untuk menjaga keseimbangan antara kontinuitas tradisi dan 

kebutuhan pembaruan, antara kesetiaan pada nash dan kepekaan terhadap konteks. 

Dengan demikian, fiqh pendidikan dalam perspektif modern dapat dipahami sebagai 

upaya pembaruan pemikiran fiqh yang berorientasi pada tujuan, kontekstual, dan integratif. Ia 

berfungsi sebagai jembatan antara prinsip-prinsip syariat Islam dan realitas pendidikan 

kontemporer, sehingga pendidikan Islam mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan 

identitas dan nilai dasarnya. 

D. Analisis Perbandingan Klasik dan Modern 

Analisis perbandingan antara fiqh pendidikan dalam perspektif klasik dan modern 

menunjukkan adanya kesinambungan prinsip sekaligus pergeseran paradigma dalam 

merespons konteks zaman. Keduanya berangkat dari sumber normatif yang sama, yaitu Al-

Qur’an dan Sunnah, namun berbeda dalam pendekatan metodologis dan orientasi aplikatif. 

Fiqh pendidikan klasik menekankan kepatuhan terhadap teks dan otoritas tradisi keilmuan, 

sedangkan fiqh pendidikan modern lebih menonjolkan pembacaan kontekstual terhadap 

tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) (Hallaq, 2009). Perbedaan ini bukan bersifat 

kontradiktif, melainkan refleksi dari kebutuhan dan tantangan sosial yang berbeda. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

271 

 

 

Dari sisi tujuan pendidikan, fiqh pendidikan klasik dan modern memiliki titik temu 

yang kuat, yaitu pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Perspektif 

klasik menempatkan tujuan ini dalam kerangka taḥqīq al-‘ubūdiyyah dan tazkiyat al-nafs, 

sementara perspektif modern mengartikulasikannya dalam bahasa pengembangan potensi 

manusia dan kemaslahatan social (Al-Ghazālī, 1982). Dengan demikian, perbedaan yang 

muncul lebih bersifat terminologis dan metodologis, bukan pada substansi tujuan pendidikan 

itu sendiri. 

Perbedaan yang lebih menonjol terlihat pada pendekatan metodologi fiqh yang 

digunakan. Fiqh pendidikan klasik cenderung menggunakan pendekatan deduktif-normatif, 

yakni menarik ketentuan pendidikan langsung dari nash dan pendapat ulama otoritatif. 

Pendekatan ini menghasilkan sistem pendidikan yang stabil dan sarat nilai moral, namun relatif 

kurang responsif terhadap perubahan sosial yang cepat (Zahrah, 1958). Sebaliknya, fiqh 

pendidikan modern mengadopsi pendekatan induktif dan kontekstual dengan memanfaatkan 

berbagai disiplin ilmu pendukung. Pendekatan ini memungkinkan fiqh pendidikan untuk lebih 

adaptif, tetapi juga menghadapi risiko tereduksinya dimensi transendental jika tidak dikawal 

secara ketat. 

Dalam hal relevansi terhadap praktik pendidikan, fiqh pendidikan klasik memberikan 

fondasi etis yang kuat, khususnya dalam pembentukan karakter, adab keilmuan, dan relasi 

pendidik–peserta didik. Nilai-nilai seperti keteladanan, keikhlasan, dan penghormatan 

terhadap ilmu tetap relevan dan bahkan semakin dibutuhkan dalam pendidikan modern 

(Jamā‘ah, 1990). Namun, fiqh pendidikan klasik belum secara eksplisit merespons isu-isu 

kontemporer seperti pendidikan berbasis teknologi, kesetaraan akses pendidikan, dan tata 

kelola kelembagaan yang kompleks. Di sinilah fiqh pendidikan modern berperan untuk 

melengkapi kekurangan tersebut. 

Fiqh pendidikan modern menawarkan kerangka sintesis dengan mengintegrasikan 

prinsip-prinsip klasik ke dalam konteks kekinian. Melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, 

nilai-nilai normatif klasik diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik pendidikan yang lebih 

kontekstual, seperti pengembangan kurikulum integratif, pendidikan inklusif, dan pemanfaatan 

teknologi secara etis (Auda, 2008). Sintesis ini menunjukkan bahwa fiqh pendidikan tidak 

bersifat dikotomis antara klasik dan modern, melainkan berada dalam satu spektrum pemikiran 

yang dinamis. 

Dengan demikian, analisis perbandingan ini menegaskan bahwa fiqh pendidikan klasik 

dan modern saling melengkapi. Perspektif klasik menyediakan fondasi normatif dan moral 

yang kokoh, sementara perspektif modern menawarkan kerangka aplikatif yang responsif 

terhadap perubahan zaman. Tantangan utama ke depan adalah membangun fiqh pendidikan 

yang mampu menjaga kesinambungan nilai sekaligus mendorong inovasi pendidikan Islam 

secara berkelanjutan. Pendekatan sintesis inilah yang menjadi kunci relevansi fiqh pendidikan 

dalam menjawab kebutuhan umat di era kontemporer. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

272 

 

 

E. Implikasi Fiqh Pendidikan terhadap Praktik Pendidikan Islam 

Fiqh pendidikan memiliki implikasi yang signifikan terhadap praktik pendidikan Islam, 

baik pada level konseptual maupun operasional. Sebagai kerangka normatif, fiqh pendidikan 

berfungsi mengarahkan seluruh aktivitas pendidikan agar selaras dengan nilai-nilai syariat 

Islam. Implikasi ini tampak dalam perumusan tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum, 

profesionalisme pendidik, serta pembentukan karakter peserta didik. Dengan demikian, fiqh 

pendidikan tidak hanya berperan sebagai teori hukum, tetapi juga sebagai pedoman praktis 

dalam penyelenggaraan pendidikan Islam (Tafsir, 2012). 

Dalam konteks tujuan dan kurikulum pendidikan, fiqh pendidikan menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus diarahkan pada pencapaian keseimbangan antara penguasaan ilmu 

pengetahuan dan pembentukan akhlak. Kurikulum tidak semata-mata berorientasi pada 

kompetensi kognitif, tetapi juga harus mencerminkan nilai-nilai keimanan, moralitas, dan 

kemaslahatan social (Ramayulis, 2015). Pendekatan ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah 

yang menempatkan perlindungan akal, agama, dan moral sebagai tujuan utama pendidikan. 

Oleh karena itu, implementasi fiqh pendidikan mendorong lahirnya kurikulum integratif yang 

menghubungkan ilmu agama dan ilmu umum secara harmonis. 

Implikasi fiqh pendidikan juga terlihat pada profesionalisme pendidik. Dalam 

perspektif fiqh, pendidik dipandang sebagai subjek yang memikul amanah syar‘i, sehingga 

dituntut tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga integritas moral dan 

keteladanan akhlak (Jamā‘ah, 1990). Guru bukan sekadar fasilitator pembelajaran, melainkan 

figur teladan yang berperan dalam internalisasi nilai-nilai Islam kepada peserta didik. Prinsip 

adab, keikhlasan, dan tanggung jawab moral menjadi standar etis yang harus diwujudkan 

dalam praktik pendidikan sehari-hari. 

Selain itu, fiqh pendidikan memberikan implikasi langsung terhadap pembentukan 

karakter dan kepribadian peserta didik. Pendidikan Islam yang berlandaskan fiqh tidak hanya 

bertujuan mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga pribadi yang saleh, 

beretika, dan bertanggung jawab sosial (Al-Ghazālī, 1982). Proses pembelajaran diarahkan 

untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, disiplin moral, serta kepedulian terhadap sesama. 

Dengan demikian, fiqh pendidikan berkontribusi pada pembentukan insan kamil yang mampu 

menjalankan perannya sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. 

Pada level kebijakan dan tata kelola pendidikan, fiqh pendidikan memiliki implikasi 

terhadap pengelolaan lembaga pendidikan Islam. Prinsip keadilan, amanah, dan kemaslahatan 

menjadi dasar dalam pengambilan keputusan, termasuk dalam pengelolaan sumber daya, akses 

pendidikan, dan evaluasi pembelajaran (Al-Qaradawi, 2001). Dalam perspektif modern, fiqh 

pendidikan juga mendorong pemanfaatan teknologi dan inovasi pendidikan secara etis dan 

bertanggung jawab, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. 

Dengan demikian, implikasi fiqh pendidikan terhadap praktik pendidikan Islam bersifat 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

273 

 

 

komprehensif dan multidimensional. Fiqh pendidikan tidak hanya mengatur aspek legal-

formal, tetapi juga membentuk orientasi nilai, etika profesional, dan karakter insan pendidikan. 

Implementasi fiqh pendidikan secara konsisten akan memperkuat identitas pendidikan Islam 

sekaligus meningkatkan relevansinya dalam menjawab tantangan pendidikan kontemporer. 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa fiqh pendidikan merupakan kerangka normatif dan etis 

yang memiliki peran fundamental dalam membentuk arah, tujuan, dan praktik pendidikan 

Islam. Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa fiqh pendidikan tidak dapat dipahami 

secara parsial sebagai kumpulan ketentuan hukum yang bersifat legal-formal semata, 

melainkan sebagai sistem nilai yang integral dalam mengatur proses pendidikan secara 

holistik. Sejak perspektif klasik hingga modern, fiqh pendidikan senantiasa berorientasi pada 

pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia sebagai manifestasi dari 

tujuan syariat Islam. 

Dalam perspektif klasik, fiqh pendidikan ditandai oleh karakter normatif, 

transendental, dan etis. Pendidikan diposisikan sebagai bagian dari ibadah dan sarana tazkiyat 

al-nafs, dengan penekanan kuat pada adab, keteladanan, dan relasi moral antara pendidik dan 

peserta didik. Pemikiran ulama klasik menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan tidak 

diukur semata oleh penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi oleh sejauh mana ilmu tersebut 

mampu membentuk akhlak dan mendekatkan manusia kepada Allah SWT. Perspektif ini 

memberikan fondasi moral yang kokoh bagi sistem pendidikan Islam dan tetap relevan sebagai 

basis nilai dalam konteks apa pun. 

Sementara itu, fiqh pendidikan dalam perspektif modern menunjukkan adanya 

pergeseran pendekatan dari normatif-deduktif menuju kontekstual dan berbasis tujuan 

(maqāṣid al-syarī‘ah). Pendidikan dipahami sebagai instrumen strategis untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia di tengah kompleksitas kehidupan modern. Temuan kajian ini 

memperlihatkan bahwa fiqh pendidikan modern bersifat lebih adaptif terhadap perubahan 

sosial, terbuka terhadap integrasi ilmu pengetahuan, serta responsif terhadap isu-isu 

kontemporer seperti teknologi pendidikan, keadilan akses, dan tata kelola kelembagaan. 

Namun demikian, pembaruan ini tetap menuntut kehati-hatian agar tidak mengaburkan 

dimensi transendental dan nilai-nilai dasar Islam. 

Analisis perbandingan antara perspektif klasik dan modern menunjukkan bahwa 

keduanya tidak bersifat dikotomis, melainkan saling melengkapi. Perspektif klasik 

menyediakan landasan etis dan spiritual yang kuat, sedangkan perspektif modern menawarkan 

kerangka aplikatif yang kontekstual dan solutif. Temuan ini menegaskan bahwa 

pengembangan fiqh pendidikan yang ideal harus mengintegrasikan kesinambungan nilai klasik 

dengan kebutuhan pembaruan modern. Sintesis antara keduanya menjadi kunci dalam menjaga 

relevansi fiqh pendidikan di tengah dinamika zaman. 



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

274 

 

 

Implikasi fiqh pendidikan terhadap praktik pendidikan Islam terlihat secara nyata 

dalam perumusan tujuan pendidikan, pengembangan kurikulum integratif, profesionalisme 

pendidik, pembentukan karakter peserta didik, serta tata kelola lembaga pendidikan. Fiqh 

pendidikan berperan sebagai pedoman normatif yang memastikan bahwa praktik pendidikan 

tidak terlepas dari nilai keadilan, amanah, dan kemaslahatan. Dengan demikian, fiqh 

pendidikan memiliki kontribusi strategis dalam memperkuat identitas pendidikan Islam 

sekaligus meningkatkan kualitas dan relevansinya dalam konteks global. 

Berdasarkan temuan tersebut, arah pengembangan fiqh pendidikan ke depan perlu 

diarahkan pada penguatan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang integratif dan kontekstual. 

Fiqh pendidikan harus dikembangkan sebagai disiplin yang dialogis, terbuka terhadap ilmu-

ilmu modern, namun tetap berakar pada sumber-sumber normatif Islam. Selain itu, diperlukan 

penguatan kajian fiqh pendidikan pada level kebijakan dan kelembagaan agar mampu 

merespons tantangan pendidikan secara sistemik, bukan hanya individual. Pengembangan ini 

juga harus diiringi dengan peningkatan kapasitas pendidik sebagai aktor utama implementasi 

nilai-nilai fiqh pendidikan dalam praktik pembelajaran. 

Dengan demikian, fiqh pendidikan di masa depan diharapkan mampu menjadi 

kerangka konseptual yang tidak hanya menjaga kesinambungan tradisi keilmuan Islam, tetapi 

juga mendorong inovasi pendidikan yang berkeadilan, beretika, dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat. Kesimpulan ini menegaskan bahwa fiqh pendidikan bukan sekadar 

warisan intelektual masa lalu, melainkan proyek keilmuan yang terus berkembang dan relevan 

dalam membangun peradaban Islam yang berkelanjutan. 

  



Jurnal El-Ta’dib 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025 

     E-ISSN: 2775-5533 

Terakreditasi SINTA 5 

275 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Abd al-Raḥmān al-Naḥlawī, Uṣūl al-Tarbiyah al-Islāmiyyah wa Asālībuhā (Damaskus: Dār al-Fikr, 

2000). 

Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid I (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1982). 

Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012). 

Al-Nawawī, al-Majmū‘ Sharḥ al-Muhadhdhab, Jilid I (Beirut: Dār al-Fikr, 1997). 

Al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Jilid II (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2004). 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1982). 

Ibn Jamā‘ah, Tadhkirat al-Sāmi‘ wa al-Mutakallim fī Ādāb al-‘Ālim wa al-Muta‘allim (Beirut: Dār al-

Basyā’ir al-Islāmiyyah, 1990). 

Ibn Sahnūn, Ādāb al-Mu‘allimīn (Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr, 1986). 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2008). 

Muḥammad Abū Zahrah, Uṣūl al-Fiqh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1958). 

Muḥammad Fu’ād ‘Abd al-Bāqī, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dār al-

Ḥadīth, 1996). 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2015). 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 

1999). 

Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009). 

Wahbah al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid I (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001). 

 

 


