Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

PRINSIP LANDASAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF FIQIH

Raihana Aulia Sukhairani?, Chanifudin?

L2program Studi Magister Pendidikan Agama Islam IAIN Datuk Laksemana, Bengkalis, Riau
'raihanaauliasukhairanii@gmail.com , *chanifudin@kampusmelayu.ac.id

ABSTRACT

Islamic education, when viewed through the perspective of figh, emphasizes not only the transfer of knowledge
but also the internalization of Sharia-based values derived from the Qur’an and Sunnah. This study addresses the
current challenges in Islamic education, where practices often focus on cognitive and ritualistic aspects without
adequately integrating figh as a normative-ethical foundation. Using a qualitative literature review approach,
this research explores the principles of Islamic educational values grounded in figh, highlighting their ethical,
cognitive, and moral dimensions. The findings indicate that figh serves as a comprehensive framework for shaping
students’ character, promoting moral excellence, social responsibility, and the pursuit of both worldly and
spiritual well-being. The study also demonstrates that embedding figh principles into curricula enhances
moderation, inclusivity, and responsiveness to contemporary societal challenges. By positioning figh as both a
source of knowledge and an ethical foundation, Islamic education can function as a transformative vehicle,
preparing students to act constructively and responsibly within modern society. This research contributes
conceptually by offering a systematic mapping of figh-based educational principles, providing guidance for
curriculum development, pedagogical strategies, and character formation in contemporary Islamic education.

Keywords : Islamic education, figh, educational values, character formation, contemporary curriculum

ABSTRAK

Pendidikan Islam dalam perspektif figih menekankan tidak hanya transfer pengetahuan, tetapi juga internalisasi
nilai-nilai syar’i yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Penelitian ini menyoroti tantangan pendidikan Islam
kontemporer, di mana praktik pendidikan sering fokus pada aspek kognitif dan ritual tanpa mengintegrasikan figih
sebagai landasan normatif-etis. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini
mengeksplorasi prinsip-prinsip nilai pendidikan Islam berbasis figih, yang mencakup dimensi etika, kognitif, dan
moral. Hasil penelitian menunjukkan bahwa figih berfungsi sebagai kerangka komprehensif untuk membentuk
karakter peserta didik, mendorong akhlak mulia, tanggung jawab sosial, serta pencapaian kebahagiaan dunia dan
akhirat. Penelitian ini juga menegaskan bahwa integrasi prinsip figih ke dalam kurikulum meningkatkan sikap
moderat, inklusif, dan responsif terhadap tantangan masyarakat modern. Dengan menempatkan figih sebagai
sumber ilmu dan fondasi etis, pendidikan Islam dapat menjadi sarana transformasi yang menyiapkan peserta didik
untuk bertindak konstruktif dan bertanggung jawab dalam masyarakat modern. Penelitian ini memberikan
kontribusi konseptual melalui pemetaan sistematis prinsip pendidikan Islam berbasis figih, sebagai panduan
pengembangan kurikulum, strategi pedagogis, dan pembentukan karakter di era kontemporer.

Kata Kunci : Pendidikan Islam, figih, nilai pendidikan, pembentukan karakter, kurikulum kontemporer

236


mailto:1raihanaauliasukhairanii@gmail.com
mailto:2chanifudin@kampusmelayu.ac.id

Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025

Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5
l. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang berorientasi pada pembentukan
insan beriman, berilmu, dan berakhlak mulia menghadapi tantangan serius di tengah arus
modernisasi dan globalisasi. Di lapangan, praktik pendidikan Islam sering kali masih bersifat
normatif-tekstual dan terfokus pada aspek kognitif serta ritual keagamaan semata, tanpa
penguatan prinsip nilai yang bersumber dari figih sebagai landasan normatif-etis. Kondisi ini
berdampak pada lemahnya internalisasi nilai keadilan, tanggung jawab, dan kemaslahatan
dalam perilaku peserta didik, sehingga tujuan pendidikan Islam belum tercapai secara
optimal (Nopita and Chanifudin 2025). Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan bahwa
lemahnya integrasi figih sebagai dasar nilai pendidikan menyebabkan terjadinya dikotomi
antara pengetahuan agama dan praktik kehidupan sosial peserta didik (Surono, Khasanah,
and Fatimah 2023). Oleh karena itu, kajian tentang prinsip landasan nilai pendidikan Islam
dalam perspektif figih menjadi urgen untuk menjawab problem pendidikan Islam
kontemporer.

Sebagai solusi, penelitian ini menawarkan pendekatan konseptual berupa penguatan
prinsip landasan nilai pendidikan Islam berbasis figih, yang tidak hanya memahami figih
sebagai hukum normatif, tetapi juga sebagai sumber nilai pendidikan yang mencakup
dimensi etika (the good), kebenaran (the true), dan keindahan moral (the beautiful).
Pendekatan ini dipilih karena figih memiliki kerangka nilai yang sistematis dan kontekstual
dalam merespons realitas sosial pendidikan. Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa
integrasi nilai figih seperti figih al-bi’ah didalam pendidikan mampu membentuk karakter
peserta didik yang bertanggung jawab secara sosial dan ekologis (Muzakki, Arif, and Mamah
2025). Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi menawarkan inovasi konseptual berupa
pemetaan prinsip figih sebagai fondasi nilai pendidikan Islam yang aplikatif dalam
pengembangan kurikulum dan pembelajaran.

Penelitian sebelumnya cenderung menitikberatkan pada nilai-nilai tertentu atau pada
konteks lokal, tanpa mengembangkan kerangka prinsip figih sebagai dasar nilai pendidikan
Islam secara komprehensif. Oleh karena itu, kebaruan penelitian ini terletak pada upaya
merumuskan prinsip-prinsip nilai pendidikan Islam berbasis figih yang bersifat integratif dan
konseptual. Secara umum, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis
prinsip landasan pendidikan Islam dalam perspektif figih serta memberikan kontribusi
teoretis bagi pengembangan kajian pendidikan Islam, khususnya dalam memperkuat dasar

filosofis dan normatif pendidikan Islam di era kontemporer.

237



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka.
Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada pengkajian prinsip landasan nilai
pendidikan Islam dalam perspektif figih secara konseptual dan normatif. Melalui pendekatan
kualitatif, peneliti berupaya memahami figih sebagai sumber nilai yang menjadi dasar dalam
pengembangan pendidikan Islam. Metode tinjauan literatur dilakukan dengan mencari,
membaca, dan menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan, seperti buku, artikel jurnal,
laporan penelitian, dan dokumen akademik yang berkaitan dengan prinsip pendidikan Islam
dan figih. Data yang digunakan adalah sekunder, diperoleh dari penelitian dan karya ilmiah
yang diterbitkan sebelumnya (Ultavia et al. 2023).

Tahapan penelitian meliputi tiga langkah utama, yaitu: (1) mengumpulkan literatur yang
berkaitan dengan nilai pendidikan Islam dan figih; (2) mengelompokkan data berdasarkan tema
prinsip nilai pendidikan Islam dalam perspektif figih; dan (3) menganalisis serta menarik
kesimpulan untuk merumuskan prinsip landasan nilai pendidikan Islam secara sistematis.
Proses analisis dilakukan secara deskriptif dan analitis dengan menguraikan konsep-konsep
figih yang relevan dalam konteks pendidikan Islam.

I1l.  HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep Pendidikan Islam dalam Perspektif Figih

Konsep pendidikan Islam dalam perspektif figih merupakan pemahaman bahwa
pendidikan tidak semata-mata transfer pengetahuan, tetapi juga internalisasi nilai syar‘i yang
bersumber dari hukum Islam. Pendidikan Islam berbasis figih menekankan bahwa proses
pendidikan harus berakar pada prinsip-prinsip hukum syariat yang diarahkan untuk
membentuk karakter peserta didik yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan mampu
menerapkan nilai Islam dalam kehidupan nyata. Hal ini berarti bahwa figih tidak semata
dipelajari sebagai ilmu hukum normatif, tetapi juga sebagai sumber nilai pendidikan yang
menyeluruh dan holistik dalam kurikulum pendidikan Islam (Nasifah and Chanifudin 2025).

Konsep pendidikan Islam dalam perspektif figih tidak dapat dipisahkan dari pandangan
para ulama yang menempatkan figih sebagai fondasi pembentukan manusia secara utuh. Al-
Ghazali memandang pendidikan sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) dan
pembentukan akhlak, di mana figih berfungsi sebagai instrumen pengendali perilaku manusia
agar sesuai dengan nilai syariat. Menurutnya, ilmu figih tidak hanya bertujuan untuk
mengetahui hukum halal dan haram, tetapi juga untuk menumbuhkan kesadaran moral dan

tanggung jawab sosial peserta didik. Pandangan ini menunjukkan bahwa figih memiliki

238



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

dimensi edukatif yang kuat dan relevan sebagai landasan nilai pendidikan Islam (Sanuhung et
al. 2021).

Dalam pandangan figih, pendidikan tidak cukup jika hanya berfokus pada penguasaan dan
hafalan aturan hukum. Pendidikan perlu diarahkan pada pemahaman kondisi sosial serta
kenyataan hidup yang dihadapi masyarakat. Figih memberikan kerangka nilai yang mencakup
pemahaman kewajiban (faraidh), larangan (muharramat), serta aspek etika sosial dalam
muamalah, sehingga pendidikan Islam mampu mengarah pada keseimbangan antara individu
dan masyarakat. Konsep ini sejalan dengan pendekatan pendidikan Islam yang berorientasi
pada pencapaian tujuan syariah (magasid al-syariah) seperti kemaslahatan, keadilan, dan
kesejahteraan umum (Sufia and Chanifudin 2025).

Figih dapat dipahami sebagai disiplin ilmu yang tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, tetapi juga berperan sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan sosial
bersama orang lain. Oleh karena itu, pendidikan Islam seharusnya tidak memisahkan ajaran
figih dari kondisi nyata yang dihadapi masyarakat, baik dalam aspek sosial, budaya, maupun
kemanusiaan. Pengaitan antara figih dan realitas sosial ini membuat proses pendidikan tidak
bersifat teoritis semata, tetapi relevan dengan kehidupan sehari-hari peserta didik. Melalui
pendekatan tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu membentuk individu yang
memiliki akhlak mulia, sikap beradab, serta kesadaran untuk mengamalkan nilai-nilai agama
secara konkret dalam berbagai situasi kehidupan. Pandangan ini sekaligus menegaskan bahwa
figih merupakan dasar nilai pendidikan yang bersifat kontekstual, dinamis, dan aplikatif,
sehingga mampu menjawab tantangan dan kebutuhan masyarakat di setiap zaman.

B. Prinsip-Prinsip Pendidikan Islam dalam Perspektif Figih

Prinsip landasan nilai pendidikan Islam dalam perspektif figih merujuk pada fondasi
normatif yang membentuk arah, tujuan, serta praktik pendidikan Islam. Figih dalam konteks
pendidikan tidak hanya sekadar ilmu hukum yang mengatur tindakan manusia, tetapi juga
berperan sebagai sumber nilai etis yang membimbing pembentukan karakter dan akhlak
peserta didik. Nilai-nilai ini menjadi pijakan utama dalam segala aktivitas pendidikan Islam
agar tujuan pendidikan tidak terlepas dari nilai syar’i yang holistik dan komprehensif. Prinsip
dasar nilai pendidikan Islam dalam perspektif figih dapat dipahami sebagai kerangka normatif

yang menentukan orientasi, tujuan, dan pelaksanaan pendidikan Islam. Dalam ranah
pendidikan, figih tidak hanya diposisikan sebagai disiplin hukum yang mengatur perbuatan
manusia, tetapi juga sebagai sumber nilai etika yang berperan penting dalam proses

pembentukan karakter dan akhlak peserta didik. Nilai-nilai figih tersebut menjadi landasan

239



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

utama dalam seluruh aktivitas pendidikan Islam, sehingga penyelenggaraan pendidikan tetap
selaras dengan nilai-nilai syar’i yang utuh, menyeluruh, dan terpadu.
1. Akhlak Sebagai Makna Terpenting Dalam Kehidupan
Dalam perspektif figih, akhlak dipahami bukan hanya sebagai perilaku baik yang bersifat
kebiasaan, melainkan sebagai aspek moral mendasar yang memengaruhi kualitas hubungan
manusia dengan Tuhan, dengan dirinya sendiri, dan dengan lingkungan sosialnya. Oleh karena
itu, pendidikan Islam yang menempatkan pembinaan akhlak sebagai prioritas utama diarahkan
untuk melahirkan peserta didik yang tidak hanya unggul dalam aspek intelektual, tetapi juga
memiliki integritas moral yang kuat. Peserta didik diharapkan mampu menumbuhkan sikap
adil, bertanggung jawab, serta memiliki kepekaan dan kesadaran sosial dalam kehidupan
bermasyarakat. Hal ini sejalan dengan penelitian terdahulu yang menyatakan bahwa integrasi
prinsip figih dalam pendidikan mampu membentuk karakter peserta didik secara holistik dan
bertanggung jawab (Aswati and Chanifudin 2025).
2. Akhlak sebagai Kebiasaan dan Sikap
Dalam figih pendidikan, akhlak merupakan kebiasaan (malakah) dan sikap hidup (attitude)
yang terus menerus dipupuk melalui proses pendidikan yang sistematis. Artinya, sesuatu
menjadi akhlak bukan hanya karena seseorang mengetahui nilai norma, tetapi karena ia
membiasakan nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam dengan landasan
figih berupaya menciptakan pembiasaan positif melalui pembiasaan disiplin, tanggung
jawab, dan kejujuran pada peserta didik sehingga nilai-nilai tersebut menjadi karakter. Proses
pembiasaan ini menjadikan akhlak sebagai bagian dari struktur perilaku yang konsisten,
bukan sekadar hanya pengetahuan (Damayanti et al. 2024).
3. Akhlak Islam sebagai Akhlak Kemanusiaan yang Mulia
Figih mengandung seperangkat nilai dasar yang bersifat universal dan berorientasi etis,
seperti kasih sayang (rahmah), keadilan (al-‘adl), dan keseimbangan (tawazun), yang tidak
terbatas pada ranah ibadah atau hubungan individual dengan Tuhan semata. Nilai-nilai
tersebut juga memiliki relevansi kuat dalam mengatur interaksi sosial, kehidupan
bermasyarakat, serta dinamika ruang publik yang lebih luas. Dengan menekankan dimensi
kemanusiaan ini, figih berperan sebagai sumber nilai yang mendorong terciptanya sikap
saling menghargai, keadilan sosial, dan harmoni dalam kehidupan bersama. Integrasi nilai-
nilai figih ke dalam pendidikan Islam memungkinkan proses pendidikan tidak hanya
berfokus pada pembentukan individu yang religius, tetapi juga pada pengembangan

kesadaran etis dan tanggung jawab sosial peserta didik. Melalui pendekatan ini, pendidikan

240



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Islam berpotensi memberikan kontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang beradab,
inklusif, serta menjunjung tinggi martabat manusia, baik dalam konteks lokal maupun dalam
pergaulan global. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa integrasi nilai figih ke dalam
kurikulum pendidikan membantu pembentukan karakter yang inklusif dan toleran (Muzakki
et al. 2025).
4. Tujuan Tertinggi Agama dan Akhlak: Kebahagiaan Dunia dan Akhirat
Dalam perspektif figih memberikan arah bagi pendidikan agar menempatkan
keseimbangan antara pencapaian kehidupan dunia, seperti keberhasilan sosial dan
pembentukan moral, dengan tujuan ukhrawi sebagai orientasi akhir kehidupan manusia.
Berdasarkan hal tersebut, pendidikan Islam dinilai tidak hanya menekankan pada penguasaan
kemampuan akademik, tetapi juga diarahkan pada pembinaan kepribadian peserta didik
secara menyeluruh. Keseimbangan tersebut mencakup penguatan aspek spiritual, moral, dan
sosial, sehingga pendidikan mampu melahirkan individu yang utuh dan harmonis dalam
menjalani kehidupan. Berdasarkan penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pendidikan
Islam yang berlandaskan figih berkontribusi terhadap pembentukan sikap tanggung jawab
sosial serta pemahaman nilai kehidupan yang menyeluruh (Aswati and Chanifudin 2025).
5. Islam sebagai Sumber Utama Akhlak Pendidikan
Figih sebagai salah satu cabang ilmu syariat memiliki peran penting dalam menjabarkan
ajaran Al-Qur’an dan Sunnah ke dalam pedoman perilaku, sikap, dan praktik yang dapat
diterapkan dalam dunia pendidikan. Melalui figih, nilai-nilai dasar Islam tidak hanya
dipahami secara normatif, tetapi juga diterjemahkan ke dalam aturan dan prinsip yang
membimbing proses pembelajaran, interaksi pendidik dan peserta didik, serta pembentukan
karakter. Dengan berpegang pada kerangka figih, penyelenggaraan pendidikan Islam dapat
dipastikan tetap berada dalam koridor nilai-nilai Islam yang otentik. Hal ini menjadikan
tujuan pendidikan tidak menyimpang dari ajaran Islam. Dengan demikian, menjadikan Islam
sebagai sumber utama akhlak pendidikan berarti menempatkan Al-Qur’an dan Sunnah
sebagai pedoman inti dalam merancang kurikulum, strategi pembelajaran, dan evaluasi
pendidikan Islam.
C. Implikasi Prinsip Figih terhadap Pengembangan Pendidikan Islam Kontemporer
Prinsip figih sebagai dasar nilai dalam pendidikan Islam tidak terbatas pada pengaturan
aspek hukum syariat semata, tetapi memiliki pengaruh yang luas terhadap orientasi dan strategi
pengembangan pendidikan Islam pada masa kini. Figih berperan sebagai penghubung antara

ajaran Islam yang bersifat normatif dengan dinamika kehidupan sosial modern yang terus

241



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

berkembang. Melalui peran tersebut, pendidikan Islam tidak hanya diarahkan pada penguasaan
pengetahuan keagamaan secara teoritis, tetapi juga pada penanaman nilai-nilai moral dan etika
yang membentuk sikap dan perilaku peserta didik. Selain itu, pendekatan figih mendorong
lahirnya sikap moderat, terbuka, dan responsif terhadap perubahan, sehingga pendidikan Islam
mampu menjawab berbagai tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri dan nilai dasar ajaran
Islam.

Salah satu implikasi penting adalah bahwa integrasi figih dalam kurikulum pendidikan
Islam, terutama pada jenjang pendidikan tinggi, memperkuat sikap wasatiyyah (moderat) dan
inklusivitas di kalangan peserta didik. Sebagai contoh, dalam konteks pendidikan Islam tingkat
universitas, kurikulum figih yang disusun secara kontekstual mampu menumbuhkan sikap
toleran, penghormatan terhadap martabat manusia, dan kemampuan berpikir Kritis terhadap isu
kontemporer seperti perbedaan agama dan kesetaraan gender. Penelitian ini menunjukkan
bahwa penerapan figih Indonesia dalam kurikulum pendidikan Islam tinggi mampu
membentuk peserta didik yang moderat dan inklusif, sehingga berkontribusi pada
pembangunan masyarakat yang plural dan dinamis (Hasbiyallah, Duran, and Suhendi 2024).

implikasi figih terhadap pendidikan Islam kontemporer juga terlihat pada aspek
metodologis pembelajaran. Figih mengarahkan strategi pendidikan yang tidak lagi hanya
bersifat monolog atau hafalan buku, tetapi perlu menerapkan pendekatan pedagogis yang
inovatif, kontekstual, dan aplikatif. Hal ini penting dalam menjembatani pemahaman normatif
dengan realitas sosial peserta didik sehingga mereka mampu menerapkan ajaran Islam dalam
kehidupan nyata secara bertanggung jawab dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Oleh
karena itu, figih tidak hanya berperan sebagai disiplin ilmu hukum, tetapi juga sebagai
framework pedagogis yang mengintegrasikan nilai syariat ke dalam proses pendidikan secara
menyeluruh.

Secara keseluruhan, implikasi prinsip figih terhadap pengembangan pendidikan Islam
kontemporer menunjukkan bahwa figih bukan sekadar objek ajar tetap menjadi landasan
pengembangan kurikulum, strategi pembelajaran, dan pembentukan karakter peserta didik.
Dengan demikian, pendidikan Islam yang berakar pada figih dapat menjadi wahana
transformasi nilai yang mampu menjawab tantangan kontemporer, serta menjadikan peserta
didik sebagai pribadi yang moderasi, bertanggung jawab, dan konstruktif dalam masyarakat
modern Secara umum, penerapan prinsip figih dalam pengembangan pendidikan Islam
kontemporer menunjukkan bahwa figih tidak hanya diposisikan sebagai materi pembelajaran,

tetapi juga sebagai dasar dalam perumusan kurikulum, penerapan strategi pembelajaran, dan

242



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

proses pembentukan karakter peserta didik. Berlandaskan figih, pendidikan Islam dapat
berfungsi sebagai sarana transformasi nilai yang relevan dengan perkembangan zaman.
Pendekatan ini memungkinkan pendidikan Islam merespons berbagai tantangan kontemporer
sekaligus membentuk peserta didik yang memiliki sikap moderat, rasa tanggung jawab, serta
kemampuan berperan secara positif dan konstruktif dalam kehidupan masyarakat modern.

IV. PENUTUP

Pendidikan Islam dalam perspektif figih menegaskan bahwa proses pendidikan tidak hanya
berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai syar‘i yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Fiqgih dipahami sebagai sumber nilai pendidikan yang
holistik, yang berperan dalam membentuk karakter peserta didik agar beriman, berilmu,
berakhlak mulia, serta mampu mengamalkan ajaran Islam secara kontekstual dalam kehidupan
sosial. Dengan demikian, figih tidak hanya diposisikan sebagai ilmu hukum normatif, tetapi
juga sebagai fondasi normatif-etis dalam penyelenggaraan pendidikan Islam.

Prinsip-prinsip pendidikan Islam dalam perspektif figih menempatkan akhlak sebagai inti
pendidikan, yang diwujudkan melalui pembiasaan sikap dan perilaku, penguatan nilai
kemanusiaan, serta orientasi pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Integrasi figih dalam
pengembangan pendidikan Islam kontemporer berimplikasi pada penguatan kurikulum,
strategi pembelajaran, dan pembentukan karakter peserta didik yang moderat, bertanggung
jawab, dan responsif terhadap dinamika zaman. Oleh karena itu, pendidikan Islam berbasis
figih memiliki peran strategis sebagai sarana transformasi nilai dalam menjawab tantangan

pendidikan Islam di era modern.

243



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

DAFTAR PUSTAKA

Aswati, Fajar, and Chanifudin. 2025. “Prinsip Pendidikan Islami Berbasis Fikih Untuk
Meningkatkan Kualitas Pembelajaran.” Ainara Journal:Jurnal Penelitian Dan PKM
Bidang IImu Pendidikan) 6(2):208-10.

Damayanti, Riska, Suci Lestari, Irda, and Umi Nur Kholifatun. 2024. “Analisis Pendidikan
Islam Dalam Kajian Akhlak Dan Fiqih.” Teknos: Jurnal Pendidikan Dan Teknologi
1(2):109-12.

Hasbiyallah, Busra Nur Duran, and Saca Suhendi. 2024. “Indonesian Figh in Higher
Education: A Pathway to Moderate and Inclusive Islamic Values.” Jurnal Pendidikan
Islam 10(1):155-61. doi:10.15575/jpi.v10i1.26151.

Muzakki, Hawwin, Moh Arif, and Manavavee Mamah. 2025. “Integration of Islamic
Education Values and Figh Al- Bi > Ah in Cultivating Environmentally Responsible
Character.” CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman 23(1):58-65.

Nasifah, Isri, and Chanifudin. 2025. “Pendidikan Islam Berbasis Fiqih.” Jurnal Penelitian
Multidisiplin Terpadu 9(1):284-87.

Nopita, Rini, and Chanifudin. 2025. “Modernization of Islamic Education From a Figh
Perspective.” Jurnal Multidisiplin Sahombu 5(4):675. doi:10.58471/jms.v5i04.

Sanuhung, Fitiryani, Yazida Ichsan, Nur Rahma Setyaningrum, and Alif Fajar Restianti.
2021. “Konsep Pendidikan Akhlak Persepektif Imam Al-Ghazali Dan Aktualisasinya
Pada Pendidikan Islam Di Indonesia.” JRTIE: Journal of Research and Thought on
Islamic Education 4(2):189-91.

Sufia, Neng, and Chanifudin. 2025. “Integrasi Fikih Dalam Kurikulum Pendidikan Islam :
Pendekatan Holistik Dan Kontekstual.” Jurnal Pendidikan Tambusai 9(1):3598-99.
Surono, Uswatun Khasanah, and Meti Fatimah. 2023. “At Turots : Jurnal Pendidikan Islam
Nilai-Nilai Pendidikan Kedisiplinan Dalam Perspektif Surat Al-Ashr .z 1.” At Turots:

Jurnal Pendidikan Islam 5(1):606-7.

Ultavia, Anelda B., Putri Jannati, Fildza Malahati, Qathrunnada, and Shaleh. 2023.
“Kualitatif : Memahami Karakteristik Penelitian Sebagai Metodologi.” Jurnal Ilmiah
Pendidikan Dasar 11(2):344. doi:10.46368/jpd.v11i2.902.

244



