
Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

219  

  

Persepsi Muhammadiyah Sebagai Darul Ahdi Wa Syahadah 

Muhammad Iqbal Kurniawan1, Muhammad Hayat2 
1,2Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Malang 

1iqbalkurniawan9c@gmail.com, 2 hayattto69@gmail.com  

ABSTRACT  

The concept of Darul Ahdi wa Syahadah is Muhammadiyah's ideological formulation that affirms Indonesia's 

position as a nation of consensus (darul ahdi) as well as a space for practicing Islamic values through the 

active testimony of its citizens (darus syahadah). This formulation was born from Muhammadiyah's long 

struggle to reconcile Islamic teachings with the realities of modern nationhood. As a progressive Islamic 
movement, Muhammadiyah places Pancasila as a noble national covenant that is in harmony with the values 

of monotheism and justice, while encouraging citizens to take on a prophetic role in development, the 

advancement of science, and social civility. This article discusses the theological foundations, practical 

implementation, and contemporary challenges in realizing Darul Ahdi wa Syahadah as a paradigm of 

moderate Islamic nationalism in Indonesia.  

Keywords : Muhammadiyah, Darul Ahdi wa Syahadah, Progressive Islam, Five Pillar 

  

ABSTRAK  

Konsep Darul Ahdi wa Syahadah merupakan rumusan ideologis Muhammadiyah yang menegaskan posisi 
Indonesia sebagai negara konsensus kebangsaan (darul ahdi) sekaligus ruang pengamalan nilai keislaman 

melalui kesaksian aktif warganya (darus syahadah). Formulasi ini lahir dari pergumulan panjang 

Muhammadiyah dalam mempertemukan antara ajaran Islam dan realitas kebangsaan modern. Sebagai gerakan 

Islam berkemajuan, Muhammadiyah menempatkan Pancasila sebagai perjanjian luhur bangsa yang selaras 

dengan nilai tauhid dan keadilan, seraya mendorong warga negara untuk mengambil peran profetik dalam 

pembangunan, pemajuan ilmu pengetahuan, dan keadaban sosial. Artikel ini membahas landasan teologis, 

implementasi praksis, serta tantangan kontemporer dalam mewujudkan Darul Ahdi wa Syahadah sebagai 

paradigma kebangsaan Islam moderat di Indonesia..  

  

Kata Kunci : Muhammadiyah, Darul Ahdi wa Syahadah, Islam Berkemajuan, Pancasila 

 

I. PENDAHULUAN   

Sejak kelahirannya pada tahun 1912, Muhammadiyah telah menegaskan diri bukan 

hanya sebagai organisasi keagamaan yang berorientasi pada ibadah ritual, tetapi sebagai 

gerakan sosial-keagamaan yang memiliki visi besar dalam membangun peradaban bangsa 

(Muhammadiyah, 2015; Sumiyanto et al., 2022). KH. Ahmad Dahlan, sang pendiri, tidak 

mendirikan Muhammadiyah semata untuk membangun struktur organisasi, tetapi untuk 

menghadirkan Islam sebagai kekuatan transformatif bagi kehidupan umat (Ali, 2020). Oleh 

karena itu, sejak awal Muhammadiyah telah mengambil jalan integratif: memurnikan akidah 

sekaligus memajukan peradaban. 

Dalam perjalanan sejarahnya, Muhammadiyah terus bergumul dengan dinamika 

kebangsaan dan kenegaraan (Setiawan, 2021). Organisasi ini mengalami langsung masa 

kolonialisme, fase revolusi kemerdekaan, masa demokrasi parlementer, Orde Lama, Orde 

Baru, hingga era Reformasi. Sikap Muhammadiyah tidak pernah berubah secara prinsip: 

konsisten menjadi kekuatan moral yang menjunjung tinggi nilai keadilan, kemanusiaan, dan 

kemajuan (Widodo & Yusuf, 2019). Namun seiring perkembangan zaman, diperlukan 

formulasi ideologis yang lebih eksplisit untuk menjelaskan posisi keislaman Muhammadiyah 

dalam konteks kehidupan berbangsa (Muhammadiyah, 2015). Inilah yang melahirkan 

konsep Darul Ahdi wa Syahadah dalam Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar pada 

tahun 2015. 

Secara terminologis, Darul Ahdi wa Syahadah berarti “Negeri Perjanjian dan Kesaksian” 

(Astutik, 2019). Istilah ini tidak muncul dari ruang hampa, tetapi hasil dari pergulatan 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

220  

  

panjang Muhammadiyah dalam mengharmonikan ajaran Islam dengan realitas negara-

bangsa modern. Darul Ahdi merujuk pada Indonesia sebagai hasil konsensus luhur para 

pendiri bangsa yang menyepakati Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar kehidupan 

bernegara (Zulfikar & Al-Barbasy, 2019). Konsensus ini dalam perspektif agama dapat 

dianggap sebagai mitsaqan ghalizha (perjanjian agung) yang wajib dijaga. Sementara Darus 

Syahadah menekankan bahwa umat Islam, khususnya warga Muhammadiyah, tidak cukup 

hanya menerima negara sebagai perjanjian, tetapi harus memberikan kesaksian melalui 

kontribusi nyata dalam pembangunan dan kemajuan bangsa. 

Dengan demikian, konsep Darul Ahdi wa Syahadah tidak sekadar pernyataan formal 

tentang penerimaan terhadap negara, melainkan seruan untuk mengambil peran aktif. Ia 

mengandung mandat profetik, yakni menjadikan umat Islam sebagai saksi sejarah yang 

menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk kemajuan peradaban. Konsep ini dengan 

sengaja ditempatkan sebagai jalan tengah antara dua kecenderungan ekstrem: kelompok yang 

ingin mengganti dasar negara dengan ideologi agama secara formalistik, dan kelompok 

sekuler yang hendak memisahkan agama dari kehidupan publik. Muhammadiyah 

menegaskan bahwa Pancasila tidak bertentangan dengan Islam; bahkan ia sejalan dengan 

prinsip tauhid, keadilan, kemanusiaan, dan musyawarah. Dengan landasan ini, 

Muhammadiyah menegakkan argumentasi bahwa membela negara adalah bagian dari 

pengamalan agama. 

Dalam konteks historis, hubungan Muhammadiyah dengan negara memang dinamis 

tetapi penuh kedewasaan (Sumiyanto et al., 2022). Pada masa awal kemerdekaan, tokoh-

tokoh Muhammadiyah terlibat aktif dalam perumusan dasar negara dan pembentukan 

pemerintahan. Ki Bagus Hadikusumo, salah satu tokoh penting Muhammadiyah, dikenal 

berperan dalam perdebatan Piagam Jakarta. Namun ketika frasa “dengan kewajiban 

menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” dihapus demi persatuan bangsa, 

Muhammadiyah menerima keputusan tersebut dengan lapang dada, sambil tetap yakin 

bahwa Islam dapat diimplementasikan tidak hanya melalui konstitusi, tetapi melalui 

keteladanan moral. Di masa Orde Baru, Muhammadiyah pernah mengalami tekanan politik, 

tetapi tetap menjalankan peran sosialnya melalui pendidikan, kesehatan, dan kesejahteraan. 

Pada masa Reformasi, ketika politik identitas berkembang, Muhammadiyah memilih tetap 

menjaga posisi sebagai kekuatan penyeimbang, bukan pemain praktis dalam perebutan 

kekuasaan. 

Spirit moderasi dan kebangsaan inilah yang kemudian dirumuskan secara ideologis 

dalam Darul Ahdi wa Syahadah. Konsep ini tidak hanya ditujukan untuk internal 

Muhammadiyah, tetapi juga sebagai tawaran gagasan kebangsaan alternatif bagi seluruh 

umat Islam Indonesia. Di tengah merebaknya polarisasi sosial akibat politik identitas, 

munculnya kelompok fundamentalis yang mengidealkan negara agama, serta kelompok 

liberal yang menolak simbol-simbol keagamaan dalam ruang publik, Muhammadiyah 

memberikan jalan tengah: negara tidak perlu menjadi teokrasi, tetapi harus memiliki nilai 

ketuhanan dan keadaban. Inilah hakikat darul ahdi yang berbasis konsensus, bukan paksaan. 

Sementara darus syahadah mengajarkan bahwa agama harus hadir bukan dalam bentuk 

dominasi, tetapi kontribusi. 

Pendekatan Darul Ahdi wa Syahadah juga sejalan dengan tradisi fikih siyasah (politik 

Islam) modern yang mengedepankan prinsip mashlahah (kemaslahatan) dan muwathanah 

(kewarganegaraan) (Syafuri, 2025). Dalam pandangan ulama kontemporer seperti Yusuf al-

Qaradawi, negara-bangsa modern dapat dikategorikan sebagai darul amn wa sulh (wilayah 

damai dan perjanjian) selama memberi kebebasan beragama dan keadilan bagi semua 

warganya (Fahmi & Usman, 2023). Pemikiran ini sangat relevan dengan konteks Indonesia. 

Muhammadiyah memodifikasinya menjadi darul ahdi wa syahadah, sehingga tidak hanya 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

221  

  

menekankan penerimaan terhadap negara, tetapi juga tanggung jawab untuk memajukannya. 

Inilah yang membuat konsep ini tidak berhenti pada tataran konsep, tetapi sangat fungsional 

dalam praksis kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Lebih jauh, Darul Ahdi wa Syahadah juga memiliki implikasi etis dan epistemologis. 

Secara etis, ia menuntut warga negara untuk menjunjung tinggi integritas, keadilan, dan 

kejujuran sebagai wujud menjaga perjanjian kebangsaan. Secara epistemologis, ia 

mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi sebagai bagian dari kesaksian 

peradaban. Muhammadiyah tidak menginginkan umat Islam hanya sibuk memperdebatkan 

simbol, tetapi harus hadir sebagai pelopor inovasi. Inilah yang menjelaskan mengapa 

Muhammadiyah mengembangkan ribuan sekolah, ratusan perguruan tinggi, rumah sakit, dan 

lembaga sosial. Semua itu bukan sekadar amal usaha, tetapi manifestasi dari syahadah. 

Namun demikian, dalam perjalanannya, konsep Darul Ahdi wa Syahadah tidak bebas 

dari tantangan. Di era digital dan globalisasi, muncul gelombang ideologi transnasional yang 

berusaha mengikis karakter Islam Indonesia yang moderat. Media sosial mempercepat 

penyebaran paham ekstremisme dan ujaran kebencian yang mengancam persatuan bangsa. 

Sementara di sisi lain, muncul pula arus sekularisasi radikal yang meminggirkan agama dari 

kehidupan publik. Di tengah dua arus ekstrem inilah Darul Ahdi wa Syahadah menjadi 

penting bukan hanya sebagai doktrin, tetapi sebagai gerakan. Muhammadiyah harus terus 

mengarusutamakan konsep ini dalam pendidikan, dakwah, dan kebijakan publik. 

Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa Darul Ahdi wa Syahadah bukan 

sekadar slogan atau istilah retoris, tetapi sebuah paradigma besar yang menempatkan 

Indonesia sebagai rumah bersama hasil perjanjian luhur, dan umat Islam sebagai saksi 

peradaban yang bertanggung jawab mengisinya dengan amal kebajikan. Untuk itu, konsep 

ini perlu terus dikaji, diaktualisasikan, dan ditransformasikan agar tetap relevan di tengah 

tantangan zaman. Artikel ini hadir sebagai bagian dari upaya ilmiah untuk memperkuat 

pemahaman tersebut, sekaligus mengajak seluruh komponen bangsa untuk menjadikan 

Darul Ahdi wa Syahadah sebagai fondasi kebangsaan yang inklusif, religius, dan 

berkemajuan. 

  

 

II. PEMBAHASAN   

Landasan Teologis Darul Ahdi wa Syahadah 

Secara konseptual, istilah dar (negeri) telah lama dikenal dalam khazanah fiqh siyasah 

klasik seperti darul Islam, darul harb, dan darul sulh (Iqbal, 2016). Namun Muhammadiyah 

tidak mengikuti pembagian biner tersebut. Melalui pendekatan maqashid al-syari’ah, 

Indonesia diposisikan sebagai darul mitsaq (negara perjanjian), sejalan dengan QS. Al-

Maidah:1 tentang pentingnya menunaikan akad. Pancasila dan UUD 1945 dipandang sebagai 

mitsaqan ghalizha (perjanjian agung) yang wajib dijaga sebagai amanah keagamaan. Pada 

saat yang sama, konsep syahadah merujuk pada QS. Ali Imran: 110 “kuntum khaira ummatin 

ukhrijat linnas”, yakni seruan agar umat Islam tampil sebagai saksi peradaban melalui amal 

nyata, bukan sekadar retorika identitas. 

Selain itu, pemaknaan Indonesia sebagai darul mitsaq menegaskan bahwa relasi umat 

Islam dengan negara bersifat kontraktual, bukan dominatif (Abdillah, 2020). Artinya, umat 

Islam memiliki kewajiban moral untuk menjaga kesepakatan kebangsaan karena perjanjian 

tersebut merupakan bentuk komitmen kolektif yang sejalan dengan prinsip keadilan dalam 

Islam. Perspektif ini menghindarkan umat dari kecenderungan ekstrem yang memaksakan 

formalisasi syariat secara struktural, sekaligus menghindarkan mereka dari sikap apatis 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

222  

  

terhadap urusan kebangsaan. Dengan demikian, konsep Darul Ahdi wa Syahadah 

menghadirkan kerangka etis yang moderat dan inklusif dalam memahami posisi umat Islam 

dalam negara Pancasila. 

Selanjutnya, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang digunakan Muhammadiyah 

memperkuat pandangan bahwa menjaga perjanjian kebangsaan merupakan bagian dari upaya 

mewujudkan kemaslahatan publik. Melalui maqasid, keberadaan negara Indonesia 

dipandang sah secara syar’i selama negara mampu memberikan perlindungan terhadap hak-

hak dasar warganya, seperti kebebasan beragama, keamanan, keadilan, dan kesejahteraan 

(Sumarta et al., 2024). Dengan demikian, Darul Ahdi wa Syahadah bukan hanya konsep 

teologis, tetapi juga paradigma sosial-politik yang mendorong umat Islam untuk memastikan 

bahwa nilai-nilai kemaslahatan tersebut benar-benar terwujud dalam kehidupan bernegara. 

 

Implementasi Darul Ahdi wa Syahadah dalam Gerakan Muhammadiyah 

1. Pendidikan Kebangsaan Berbasis Keislaman Berkemajuan 

Sekolah dan kampus Muhammadiyah menanamkan sinergi antara keimanan, 

kecintaan tanah air, dan komitmen keilmuan. Kurikulum Pendidikan Al-Islam dan 

Kemuhammadiyahan (AIK) tidak hanya membahas ibadah individual, tetapi juga etika 

sosial dan kepemimpinan kebangsaan (Achmad, 2020). 

2. Advokasi Sosial dan Kemanusiaan sebagai Wujud Syahadah 

Melalui Lazismu, MDMC, dan Aisyiyah, Muhammadiyah aktif dalam respon bencana, 

pemberdayaan dhuafa, hingga pelayanan lintas agama. Inilah bukti bahwa Islam tidak 

hanya mengklaim kebenaran, tetapi menghadirkan rahmat (Farida, 2019). 

3. Keterlibatan Kader dalam Politik Kebangsaan yang Berakhlak 

Muhammadiyah tidak menjadi partai politik, namun mendorong kadernya berada di 

berbagai sektor kenegaraan sebagai “al-amin”, yakni penjaga amanah publik (Sumiyanto 

et al., 2022). 

Tantangan Aktual terhadap Konsep Darul Ahdi wa Syahadah 

Menguatnya politik identitas dan polarisasi sosial menyebabkan sebagian kelompok 

kembali mempertanyakan konsensus kebangsaan yang telah disepakati para pendiri bangsa, 

baik dari kubu ekstrem kanan maupun kiri, sehingga berpotensi mengancam kohesi sosial 

dan semangat persatuan nasional (Septiyadi & Hasanah, 2025). Pada saat yang sama, 

komersialisasi agama dalam ruang digital menjadikan ajaran suci direduksi menjadi konten 

konsumtif demi popularitas, sehingga ruh syahadah yang seharusnya mencerahkan dan 

membebaskan justru bergeser menjadi komoditas viral yang dangkal secara spiritual. Lebih 

jauh, kemunduran etika publik dan maraknya korupsi struktural menunjukkan lemahnya 

komitmen moral bangsa terhadap nilai keadilan; menjaga darul ahdi tidak cukup hanya 

dengan mengumandangkan slogan kebangsaan, tetapi harus diwujudkan melalui penegakan 

integritas dan tanggung jawab kolektif dalam menjalankan amanah konstitusional. 

Selain itu, tantangan terhadap Darul Ahdi wa Syahadah juga datang dari penetrasi 

ideologi transnasional yang menyusup melalui jaringan digital global. Narasi yang 

mempromosikan puritanisme ekstrem, penolakan terhadap negara bangsa, atau romantisme 

khilafah, meskipun tampak mengusung semangat keagamaan, pada hakikatnya melemahkan 

konsensus kebangsaan yang telah dibangun dengan dasar historis yang kuat (Rahman, 2020). 

Ideologi-ideologi ini menempatkan negara Pancasila sebagai entitas sekuler yang tidak sah, 

sehingga berpotensi memicu delegitimasi negara dan memecah kesadaran kolektif umat 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

223  

  

Islam Indonesia. Jika tidak direspons secara bijak, infiltrasi pemikiran ekstrem ini dapat 

mengaburkan makna syahadah sebagai tanggung jawab sosial dan peradaban. 

Di sisi lain, perkembangan teknologi informasi yang tidak diimbangi dengan literasi 

digital juga menghadirkan ancaman serius. Pola konsumsi informasi masyarakat yang 

semakin didominasi oleh algoritma media sosial menciptakan ruang gema (echo chamber) 

yang memperkuat polarisasi dan mengikis nalar kritis (Armanda et al., 2025). Wacana 

keagamaan menjadi dangkal, manipulatif, dan terfragmentasi, sehingga nilai-nilai 

kebangsaan mudah dipelintir oleh kepentingan politik jangka pendek. Dalam situasi ini, 

Darul Ahdi wa Syahadah menghadapi tantangan epistemologis: bagaimana menjaga 

kemurnian pesan keagamaan dan kebangsaan di tengah banjir informasi yang tidak 

terverifikasi serta kompetisi narasi yang instan, sporadis, dan tidak berakar pada tradisi 

intelektual Islam. 

 

Peran Muhammadiyah dalam Konsolidasi Moderasi Kebangsaan 

Muhammadiyah menjadi mitra strategis pemerintah dalam program Moderasi 

Beragama. Melalui World Peace Forum, Muktamar Pemuda Internasional, dan jaringan 

diaspora, Muhammadiyah membawa narasi bahwa Islam Indonesia adalah model 

harmonisasi antara agama dan negara (Listianigrum, 2025). Dengan demikian, Darul Ahdi 

wa Syahadah tidak hanya berhenti sebagai wacana domestik, tetapi menjadi tawaran 

peradaban global. 

Selain itu, posisi Muhammadiyah sebagai organisasi masyarakat Islam modern 

memberi legitimasi kuat terhadap upaya pengarusutamaan moderasi kebangsaan. Melalui 

pendidikan kader, pelatihan kepemimpinan, dan forum intelektual, Muhammadiyah secara 

konsisten menanamkan nilai wasathiyah, toleransi, dan keadaban publik kepada generasi 

muda. Kurikulum AIK yang diajarkan di sekolah dan perguruan tinggi Muhammadiyah 

dirancang untuk membentuk pola pikir terbuka dan rasional, sehingga kader Muhammadiyah 

mampu berinteraksi dalam masyarakat multikultural tanpa kehilangan identitas keislaman 

yang autentik (Saputro et al., 2025). 

Di samping itu, peran Muhammadiyah dalam diplomasi sosial dan keagamaan juga 

semakin menegaskan kontribusinya dalam membangun peradaban global. Keterlibatan 

Muhammadiyah dalam isu-isu kemanusiaan internasional, seperti penanganan pengungsi, 

bantuan bencana lintas negara, dan advokasi perdamaian dunia menjadi bentuk konkret 

syahadah di level global (Listianigrum, 2025). Kehadiran lembaga-lembaga seperti 

Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) di kawasan konflik menunjukkan 

bahwa misi kemanusiaan Islam tidak dibatasi oleh batas geografis atau politik. 

Lebih jauh, moderasi kebangsaan yang diusung Muhammadiyah juga berfungsi 

sebagai penyeimbang di tengah meningkatnya arus ekstremisme digital dan polarisasi 

ideologis. Dengan pendekatan dakwah yang rasional, dialogis, dan berbasis literasi, 

Muhammadiyah mendorong masyarakat untuk memahami agama secara komprehensif dan 

tidak terjebak pada narasi provokatif (Mus & Asraf, 2025). Melalui kolaborasi dengan 

pemerintah, akademisi, dan komunitas lintas agama, Muhammadiyah berupaya membangun 

ruang publik yang sehat, di mana perbedaan pandangan justru menjadi kekuatan untuk 

memperkuat integrasi nasional (Fachruddin, 2006). Pendekatan ini menjadikan Darul Ahdi 

wa Syahadah bukan sekadar konsep teoretis, tetapi gerakan sosial yang mampu menjawab 

tantangan kebangsaan secara berkelanjutan. 

 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

224  

  

III. PENUTUP  

Konsep Darul Ahdi wa Syahadah merupakan kontribusi penting Muhammadiyah 

dalam merumuskan hubungan ideal antara Islam dan negara bangsa. Melalui fondasi 

teologis yang bersumber dari maqāṣid al-syarī‘ah, prinsip keadilan, amanah, serta kesaksian 

peradaban, Muhammadiyah menegaskan bahwa Indonesia adalah darul ahdi, negara 

perjanjian luhur yang harus dijaga keberlangsungan dan integritasnya oleh seluruh warga 

bangsa. Pada saat yang sama, umat Islam dipanggil untuk menjadi pelaku syahadah, yakni 

menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk karya nyata, bukan sekadar simbol atau 

retorika keagamaaan. 

Implementasi konsep ini tampak jelas dalam gerakan pendidikan, kesehatan, 

kemanusiaan, dan advokasi sosial yang dijalankan Muhammadiyah. Berbagai amal usaha 

dan praksis kebangsaan menunjukkan bahwa menjaga negara adalah bagian dari ibadah 

sosial (‘ibādah ijtimā‘iyyah) yang memiliki dimensi moral dan historis. Namun tantangan 

kontemporer seperti polarisasi politik, penetrasi ideologi transnasional, komersialisasi 

agama, dan degradasi etika publik menuntut konsolidasi kembali kesadaran kebangsaan agar 

semangat Darul Ahdi wa Syahadah tetap relevan. 

Dengan demikian, artikel ini menegaskan bahwa Darul Ahdi wa Syahadah tidak hanya 

penting sebagai diskursus keislaman, tetapi juga sebagai paradigma kebangsaan yang 

mampu memperkuat persatuan, meneguhkan moderasi, dan memajukan peradaban 

Indonesia. Melalui komitmen etik, kecerdasan sosial, dan semangat berkemajuan, 

Muhammadiyah dapat terus menjadi kekuatan moral yang menjaga perjanjian kebangsaan 

serta menghadirkan syahadah melalui berbagai amal yang membawa kemaslahatan bagi 

umat, bangsa, dan dunia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdillah, M. (2020). Aktualisasi Islam dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi Negara 

Pancasila. Himmah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 4(1). 

Achmad, A. K. (2020). Reaktualisasi Pendidikan Al Islam Dan Kemuhammadiyahan (Aik) 

Sebagai Penguat Pendidikan Karakter. Profetika: Jurnal Studi Islam, 167–178. 

Ali, M. (2020). Menggerakkan pendidikan Muhammadiyah memupuk nilai-nilai keunggulan 

untuk membangun perguruan berkemajuan. Muhammadiyah University Press. 

Armanda, D. M., Afaf, D., & Krisdahyanto, R. (2025). Filter Bubble dan Echo Chamber: 

Pengaruh Algoritma Media Sosial terhadap Pola Konsumsi Informasi Mahasiswa 

Universitas Lampung. Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Sosial Politik, 2(4), 1124–1129. 

Astutik, A. P. (2019). Wawasan Kebangsaan: Negara Pancasila Sebagai Darul ‘Ahdi Wa Al 

Syahadah. Umsida Press, 1–45. 

Fachruddin, F. (2006). Agama dan pendidikan demokrasi: pengalaman Muhammadiyah dan 

Nahdlatul Ulama. Pustaka Alvabet. 

Fahmi, M., & Usman, M. G. (2023). ANALISIS RELEVANSI DAR AL-ISLAM DI MASA 

MODEREN PERSPEKTIF YUSUF AL-QARADHAWI. As-Siyadah, 2(1), 11–40. 

Farida, A. (2019). Strategi pemberdayaan mustahik di lazismu masjid mujahidin bandung. 

Harmoni, 18(1), 532–554. 

Iqbal, M. (2016). Fiqh Siyasah Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam. Kencana. 

Listianigrum, F. (2025). Muhammadiyah dan Program Pemberdayaan Global: Diplomasi 

Publik Organisasi Islam Lokal. Catha: Journal of Creative and Innovative Research, 

2(3), 27–38. 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   

Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

225  

  

Muhammadiyah, P. P. (2015). Tanfidz Keputusan Muktamar Muhammadiyah ke-47. Berita 

Resmi Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 80, 14. 

Mus, F. Bin, & Asraf, H. (2025). STRATEGI DAKWAH MUHAMMADIYAH DALAM 

MENGHADAPI RADIKALISME AGAMA MELALUI MODERASI BERAGAMA. 

Hujjah: Jurnal Ilmiah Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 9(1), 103–113. 

Rahman, M. T. (2020). Agama dan politik identitas dalam kerangka sosial. Prodi S2 Studi 

Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Saputro, M. A. W. S., Helta, A. R., Ambiya, B., Divando, A. F., & Syah, H. I. (2025). 

Mengeksplorasi Implementasi Nilai-Nilai Al-Islam dan Kemuhammadiyahan di 

Perguruan Tinggi Muhammadiyah. Prosiding Seminar Nasional Dan Call for Paper 

Pengembangan Dakwah, Pondok Al Islam Dan Kemuhammadiyahan, 117–126. 

Septiyadi, N. R. T., & Hasanah, N. (2025). Politik Identitas dan Krisis Kebhinekaan: 

Perspektif Moral Kebangsaan Buya Syafii Maarif. Kutubkhanah, 25(1), 159–171. 

Setiawan, F. (2021). Kebijakan Pendidikan Muhammadiyah: 1911-1942. UAD PRESS. 

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Maqasid Al-Syariah Mendorong 

Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah: Islamic Studies Journal, 

6(1), 16–31. 

Sumiyanto, A., Jahidin, U., Alfi, N., Kardiyanto, W., Yuliawan, A., Zaini, A., Giyanto, A., 

Ratnawati, L., Rahayu, W., & Khoirudin, A. (2022). Menjadi Muhammadiyah. Pandiva 

Buku. 

Syafuri, H. B. (2025). Fiqih siyasah di era globalisasi. Yayasan Al-Ma’aarij Darmaraja. 

Widodo, H., & Yusuf, M. (2019). Islam Berkemajuan dalam Perspektif Muhammadiyah. 

Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 13(2), 185–208. 

Zulfikar, I., & Al-Barbasy, M. M. (2019). Pancasila Sebagai Darul Ahdi Wa Syahadah 

Dalam Himpitan Ambiguitas Politik Dan Urgensi Uswah Politik. Populis: Jurnal Sosial 

Dan Humaniora, 4(2), 210–219. 

  

 


