Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Persepsi Muhammadiyah Sebagai Darul Ahdi Wa Syahadah

Muhammad Igbal Kurniawan', Muhammad Hayat?

L2program Studi Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Malang
ligbalkurniawan9c@gmail.com, * hayattto69@gmail.com

ABSTRACT

The concept of Darul Ahdi wa Syahadah is Muhammadiyah's ideological formulation that affirms Indonesia'’s
position as a nation of consensus (darul ahdi) as well as a space for practicing Islamic values through the
active testimony of its citizens (darus syahadah). This formulation was born from Muhammadiyah's long
struggle to reconcile Islamic teachings with the realities of modern nationhood. As a progressive Islamic
movement, Muhammadiyah places Pancasila as a noble national covenant that is in harmony with the values
of monotheism and justice, while encouraging citizens to take on a prophetic role in development, the
advancement of science, and social civility. This article discusses the theological foundations, practical
implementation, and contemporary challenges in realizing Darul Ahdi wa Syahadah as a paradigm of
moderate Islamic nationalism in Indonesia.

Keywords : Muhammadiyah, Darul Ahdi wa Syahadah, Progressive Islam, Five Pillar

ABSTRAK

Konsep Darul Ahdi wa Syahadah merupakan rumusan ideologis Muhammadiyah yang menegaskan posisi
Indonesia sebagai negara konsensus kebangsaan (darul ahdi) sekaligus ruang pengamalan nilai keislaman
melalui kesaksian aktif warganya (darus syahadah). Formulasi ini lahir dari pergumulan panjang
Muhammadiyah dalam mempertemukan antara ajaran Islam dan realitas kebangsaan modern. Sebagai gerakan
Islam berkemajuan, Muhammadiyah menempatkan Pancasila sebagai perjanjian luhur bangsa yang selaras
dengan nilai tauhid dan keadilan, seraya mendorong warga negara untuk mengambil peran profetik dalam
pembangunan, pemajuan ilmu pengetahuan, dan keadaban sosial. Artikel ini membahas landasan teologis,
implementasi praksis, serta tantangan kontemporer dalam mewujudkan Darul Ahdi wa Syahadah sebagai
paradigma kebangsaan Islam moderat di Indonesia..

Kata Kunci : Muhammadiyah, Darul Ahdi wa Syahadah, Islam Berkemajuan, Pancasila

I. PENDAHULUAN

Sejak kelahirannya pada tahun 1912, Muhammadiyah telah menegaskan diri bukan
hanya sebagai organisasi keagamaan yang berorientasi pada ibadah ritual, tetapi sebagai
gerakan sosial-keagamaan yang memiliki visi besar dalam membangun peradaban bangsa
(Muhammadiyah, 2015; Sumiyanto et al., 2022). KH. Ahmad Dahlan, sang pendiri, tidak
mendirikan Muhammadiyah semata untuk membangun struktur organisasi, tetapi untuk
menghadirkan Islam sebagai kekuatan transformatif bagi kehidupan umat (Ali, 2020). Oleh
karena itu, sejak awal Muhammadiyah telah mengambil jalan integratif: memurnikan akidah
sekaligus memajukan peradaban.

Dalam perjalanan sejarahnya, Muhammadiyah terus bergumul dengan dinamika
kebangsaan dan kenegaraan (Setiawan, 2021). Organisasi ini mengalami langsung masa
kolonialisme, fase revolusi kemerdekaan, masa demokrasi parlementer, Orde Lama, Orde
Baru, hingga era Reformasi. Sikap Muhammadiyah tidak pernah berubah secara prinsip:
konsisten menjadi kekuatan moral yang menjunjung tinggi nilai keadilan, kemanusiaan, dan
kemajuan (Widodo & Yusuf, 2019). Namun seiring perkembangan zaman, diperlukan
formulasi ideologis yang lebih eksplisit untuk menjelaskan posisi keislaman Muhammadiyah
dalam konteks kehidupan berbangsa (Muhammadiyah, 2015). Inilah yang melahirkan
konsep Darul Ahdi wa Syahadah dalam Muktamar Muhammadiyah ke-47 di Makassar pada
tahun 2015.

Secara terminologis, Darul Ahdi wa Syahadah berarti “Negeri Perjanjian dan Kesaksian”
(Astutik, 2019). Istilah ini tidak muncul dari ruang hampa, tetapi hasil dari pergulatan

219



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

panjang Muhammadiyah dalam mengharmonikan ajaran Islam dengan realitas negara-
bangsa modern. Darul Ahdi merujuk pada Indonesia sebagai hasil konsensus luhur para
pendiri bangsa yang menyepakati Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar kehidupan
bernegara (Zulfikar & Al-Barbasy, 2019). Konsensus ini dalam perspektif agama dapat
dianggap sebagai mitsagan ghalizha (perjanjian agung) yang wajib dijaga. Sementara Darus
Syahadah menekankan bahwa umat Islam, khususnya warga Muhammadiyah, tidak cukup
hanya menerima negara sebagai perjanjian, tetapi harus memberikan kesaksian melalui
kontribusi nyata dalam pembangunan dan kemajuan bangsa.

Dengan demikian, konsep Darul Ahdi wa Syahadah tidak sekadar pernyataan formal
tentang penerimaan terhadap negara, melainkan seruan untuk mengambil peran aktif. la
mengandung mandat profetik, yakni menjadikan umat Islam sebagai saksi sejarah yang
menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk kemajuan peradaban. Konsep ini dengan
sengaja ditempatkan sebagai jalan tengah antara dua kecenderungan ekstrem: kelompok yang
ingin mengganti dasar negara dengan ideologi agama secara formalistik, dan kelompok
sekuler yang hendak memisahkan agama dari kehidupan publik. Muhammadiyah
menegaskan bahwa Pancasila tidak bertentangan dengan Islam; bahkan ia sejalan dengan
prinsip tauhid, keadilan, kemanusiaan, dan musyawarah. Dengan landasan ini,
Muhammadiyah menegakkan argumentasi bahwa membela negara adalah bagian dari
pengamalan agama.

Dalam konteks historis, hubungan Muhammadiyah dengan negara memang dinamis
tetapi penuh kedewasaan (Sumiyanto et al., 2022). Pada masa awal kemerdekaan, tokoh-
tokoh Muhammadiyah terlibat aktif dalam perumusan dasar negara dan pembentukan
pemerintahan. Ki Bagus Hadikusumo, salah satu tokoh penting Muhammadiyah, dikenal
berperan dalam perdebatan Piagam Jakarta. Namun ketika frasa “dengan kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” dihapus demi persatuan bangsa,
Muhammadiyah menerima keputusan tersebut dengan lapang dada, sambil tetap yakin
bahwa Islam dapat diimplementasikan tidak hanya melalui konstitusi, tetapi melalui
keteladanan moral. Di masa Orde Baru, Muhammadiyah pernah mengalami tekanan politik,
tetapi tetap menjalankan peran sosialnya melalui pendidikan, kesehatan, dan kesejahteraan.
Pada masa Reformasi, ketika politik identitas berkembang, Muhammadiyah memilih tetap
menjaga posisi sebagai kekuatan penyeimbang, bukan pemain praktis dalam perebutan
kekuasaan.

Spirit moderasi dan kebangsaan inilah yang kemudian dirumuskan secara ideologis
dalam Darul Ahdi wa Syahadah. Konsep ini tidak hanya ditujukan untuk internal
Muhammadiyah, tetapi juga sebagai tawaran gagasan kebangsaan alternatif bagi seluruh
umat Islam Indonesia. Di tengah merebaknya polarisasi sosial akibat politik identitas,
munculnya kelompok fundamentalis yang mengidealkan negara agama, serta kelompok
liberal yang menolak simbol-simbol keagamaan dalam ruang publik, Muhammadiyah
memberikan jalan tengah: negara tidak perlu menjadi teokrasi, tetapi harus memiliki nilai
ketuhanan dan keadaban. Inilah hakikat darul ahdi yang berbasis konsensus, bukan paksaan.
Sementara darus syahadah mengajarkan bahwa agama harus hadir bukan dalam bentuk
dominasi, tetapi kontribusi.

Pendekatan Darul Ahdi wa Syahadah juga sejalan dengan tradisi fikih siyasah (politik
Islam) modern yang mengedepankan prinsip mashlahah (kemaslahatan) dan muwathanah
(kewarganegaraan) (Syafuri, 2025). Dalam pandangan ulama kontemporer seperti Yusuf al-
Qaradawi, negara-bangsa modern dapat dikategorikan sebagai darul amn wa sulh (wilayah
damai dan perjanjian) selama memberi kebebasan beragama dan keadilan bagi semua
warganya (Fahmi & Usman, 2023). Pemikiran ini sangat relevan dengan konteks Indonesia.
Muhammadiyah memodifikasinya menjadi darul ahdi wa syahadah, sehingga tidak hanya

220



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

menekankan penerimaan terhadap negara, tetapi juga tanggung jawab untuk memajukannya.
Inilah yang membuat konsep ini tidak berhenti pada tataran konsep, tetapi sangat fungsional
dalam praksis kehidupan berbangsa dan bernegara.

Lebih jauh, Darul Ahdi wa Syahadah juga memiliki implikasi etis dan epistemologis.
Secara etis, ia menuntut warga negara untuk menjunjung tinggi integritas, keadilan, dan
kejujuran sebagai wujud menjaga perjanjian kebangsaan. Secara epistemologis, ia
mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi sebagai bagian dari kesaksian
peradaban. Muhammadiyah tidak menginginkan umat Islam hanya sibuk memperdebatkan
simbol, tetapi harus hadir sebagai pelopor inovasi. Inilah yang menjelaskan mengapa
Muhammadiyah mengembangkan ribuan sekolah, ratusan perguruan tinggi, rumah sakit, dan
lembaga sosial. Semua itu bukan sekadar amal usaha, tetapi manifestasi dari syahadah.

Namun demikian, dalam perjalanannya, konsep Darul Ahdi wa Syahadah tidak bebas
dari tantangan. Di era digital dan globalisasi, muncul gelombang ideologi transnasional yang
berusaha mengikis karakter Islam Indonesia yang moderat. Media sosial mempercepat
penyebaran paham ekstremisme dan ujaran kebencian yang mengancam persatuan bangsa.
Sementara di sisi lain, muncul pula arus sekularisasi radikal yang meminggirkan agama dari
kehidupan publik. Di tengah dua arus ekstrem inilah Darul Ahdi wa Syahadah menjadi
penting bukan hanya sebagai doktrin, tetapi sebagai gerakan. Muhammadiyah harus terus
mengarusutamakan konsep ini dalam pendidikan, dakwah, dan kebijakan publik.

Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa Darul Ahdi wa Syahadah bukan
sekadar slogan atau istilah retoris, tetapi sebuah paradigma besar yang menempatkan
Indonesia sebagai rumah bersama hasil perjanjian luhur, dan umat Islam sebagai saksi
peradaban yang bertanggung jawab mengisinya dengan amal kebajikan. Untuk itu, konsep
ini perlu terus dikaji, diaktualisasikan, dan ditransformasikan agar tetap relevan di tengah
tantangan zaman. Artikel ini hadir sebagai bagian dari upaya ilmiah untuk memperkuat
pemahaman tersebut, sekaligus mengajak seluruh komponen bangsa untuk menjadikan
Darul Ahdi wa Syahadah sebagai fondasi kebangsaan yang inklusif, religius, dan
berkemajuan.

Il. PEMBAHASAN
Landasan Teologis Darul Ahdi wa Syahadah

Secara konseptual, istilah dar (negeri) telah lama dikenal dalam khazanah figh siyasah
klasik seperti darul Islam, darul harb, dan darul sulh (Igbal, 2016). Namun Muhammadiyah
tidak mengikuti pembagian biner tersebut. Melalui pendekatan magashid al-syari’ah,
Indonesia diposisikan sebagai darul mitsaq (negara perjanjian), sejalan dengan QS. Al-
Maidah:1 tentang pentingnya menunaikan akad. Pancasila dan UUD 1945 dipandang sebagai
mitsagan ghalizha (perjanjian agung) yang wajib dijaga sebagai amanah keagamaan. Pada
saat yang sama, konsep syahadah merujuk pada QS. Ali Imran: 110 “kuntum khaira ummatin
ukhrijat linnas”, yakni seruan agar umat Islam tampil sebagai saksi peradaban melalui amal
nyata, bukan sekadar retorika identitas.

Selain itu, pemaknaan Indonesia sebagai darul mitsag menegaskan bahwa relasi umat
Islam dengan negara bersifat kontraktual, bukan dominatif (Abdillah, 2020). Artinya, umat
Islam memiliki kewajiban moral untuk menjaga kesepakatan kebangsaan karena perjanjian
tersebut merupakan bentuk komitmen kolektif yang sejalan dengan prinsip keadilan dalam
Islam. Perspektif ini menghindarkan umat dari kecenderungan ekstrem yang memaksakan
formalisasi syariat secara struktural, sekaligus menghindarkan mereka dari sikap apatis

221



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

terhadap urusan kebangsaan. Dengan demikian, konsep Darul Ahdi wa Syahadah
menghadirkan kerangka etis yang moderat dan inklusif dalam memahami posisi umat Islam
dalam negara Pancasila.

Selanjutnya, pendekatan maqasid al-syari‘ah yang digunakan Muhammadiyah
memperkuat pandangan bahwa menjaga perjanjian kebangsaan merupakan bagian dari upaya
mewujudkan kemaslahatan publik. Melalui magasid, keberadaan negara Indonesia
dipandang sah secara syar’i selama negara mampu memberikan perlindungan terhadap hak-
hak dasar warganya, seperti kebebasan beragama, keamanan, keadilan, dan kesejahteraan
(Sumarta et al., 2024). Dengan demikian, Darul Ahdi wa Syahadah bukan hanya konsep
teologis, tetapi juga paradigma sosial-politik yang mendorong umat Islam untuk memastikan
bahwa nilai-nilai kemaslahatan tersebut benar-benar terwujud dalam kehidupan bernegara.

Implementasi Darul Ahdi wa Syahadah dalam Gerakan Muhammadiyah
1. Pendidikan Kebangsaan Berbasis Keislaman Berkemajuan

Sekolah dan kampus Muhammadiyah menanamkan sinergi antara keimanan,
kecintaan tanah air, dan komitmen keilmuan. Kurikulum Pendidikan Al-Islam dan
Kemuhammadiyahan (AIK) tidak hanya membahas ibadah individual, tetapi juga etika
sosial dan kepemimpinan kebangsaan (Achmad, 2020).

2. Advokasi Sosial dan Kemanusiaan sebagai Wujud Syahadah

Melalui Lazismu, MDMC, dan Aisyiyah, Muhammadiyah aktif dalam respon bencana,
pemberdayaan dhuafa, hingga pelayanan lintas agama. Inilah bukti bahwa Islam tidak
hanya mengklaim kebenaran, tetapi menghadirkan rahmat (Farida, 2019).

3. Keterlibatan Kader dalam Politik Kebangsaan yang Berakhlak

Muhammadiyah tidak menjadi partai politik, namun mendorong kadernya berada di
berbagai sektor kenegaraan sebagai “al-amin”, yakni penjaga amanah publik (Sumiyanto
etal., 2022).

Tantangan Aktual terhadap Konsep Darul Ahdi wa Syahadah

Menguatnya politik identitas dan polarisasi sosial menyebabkan sebagian kelompok
kembali mempertanyakan konsensus kebangsaan yang telah disepakati para pendiri bangsa,
baik dari kubu ekstrem kanan maupun Kiri, sehingga berpotensi mengancam kohesi sosial
dan semangat persatuan nasional (Septiyadi & Hasanah, 2025). Pada saat yang sama,
komersialisasi agama dalam ruang digital menjadikan ajaran suci direduksi menjadi konten
konsumtif demi popularitas, sehingga ruh syahadah yang seharusnya mencerahkan dan
membebaskan justru bergeser menjadi komoditas viral yang dangkal secara spiritual. Lebih
jauh, kemunduran etika publik dan maraknya korupsi struktural menunjukkan lemahnya
komitmen moral bangsa terhadap nilai keadilan; menjaga darul ahdi tidak cukup hanya
dengan mengumandangkan slogan kebangsaan, tetapi harus diwujudkan melalui penegakan
integritas dan tanggung jawab kolektif dalam menjalankan amanah konstitusional.

Selain itu, tantangan terhadap Darul Ahdi wa Syahadah juga datang dari penetrasi
ideologi transnasional yang menyusup melalui jaringan digital global. Narasi yang
mempromosikan puritanisme ekstrem, penolakan terhadap negara bangsa, atau romantisme
khilafah, meskipun tampak mengusung semangat keagamaan, pada hakikatnya melemahkan
konsensus kebangsaan yang telah dibangun dengan dasar historis yang kuat (Rahman, 2020).
Ideologi-ideologi ini menempatkan negara Pancasila sebagai entitas sekuler yang tidak sah,
sehingga berpotensi memicu delegitimasi negara dan memecah kesadaran kolektif umat

222



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Islam Indonesia. Jika tidak direspons secara bijak, infiltrasi pemikiran ekstrem ini dapat
mengaburkan makna syahadah sebagai tanggung jawab sosial dan peradaban.

Di sisi lain, perkembangan teknologi informasi yang tidak diimbangi dengan literasi
digital juga menghadirkan ancaman serius. Pola konsumsi informasi masyarakat yang
semakin didominasi oleh algoritma media sosial menciptakan ruang gema (echo chamber)
yang memperkuat polarisasi dan mengikis nalar kritis (Armanda et al., 2025). Wacana
keagamaan menjadi dangkal, manipulatif, dan terfragmentasi, sehingga nilai-nilai
kebangsaan mudah dipelintir oleh kepentingan politik jangka pendek. Dalam situasi ini,
Darul Ahdi wa Syahadah menghadapi tantangan epistemologis: bagaimana menjaga
kemurnian pesan keagamaan dan kebangsaan di tengah banjir informasi yang tidak
terverifikasi serta kompetisi narasi yang instan, sporadis, dan tidak berakar pada tradisi
intelektual Islam.

Peran Muhammadiyah dalam Konsolidasi Moderasi Kebangsaan

Muhammadiyah menjadi mitra strategis pemerintah dalam program Moderasi
Beragama. Melalui World Peace Forum, Muktamar Pemuda Internasional, dan jaringan
diaspora, Muhammadiyah membawa narasi bahwa Islam Indonesia adalah model
harmonisasi antara agama dan negara (Listianigrum, 2025). Dengan demikian, Darul Ahdi
wa Syahadah tidak hanya berhenti sebagai wacana domestik, tetapi menjadi tawaran
peradaban global.

Selain itu, posisi Muhammadiyah sebagai organisasi masyarakat Islam modern
memberi legitimasi kuat terhadap upaya pengarusutamaan moderasi kebangsaan. Melalui
pendidikan kader, pelatihan kepemimpinan, dan forum intelektual, Muhammadiyah secara
konsisten menanamkan nilai wasathiyah, toleransi, dan keadaban publik kepada generasi
muda. Kurikulum AIK yang diajarkan di sekolah dan perguruan tinggi Muhammadiyah
dirancang untuk membentuk pola pikir terbuka dan rasional, sehingga kader Muhammadiyah
mampu berinteraksi dalam masyarakat multikultural tanpa kehilangan identitas keislaman
yang autentik (Saputro et al., 2025).

Di samping itu, peran Muhammadiyah dalam diplomasi sosial dan keagamaan juga
semakin menegaskan kontribusinya dalam membangun peradaban global. Keterlibatan
Muhammadiyah dalam isu-isu kemanusiaan internasional, seperti penanganan pengungsi,
bantuan bencana lintas negara, dan advokasi perdamaian dunia menjadi bentuk konkret
syahadah di level global (Listianigrum, 2025). Kehadiran lembaga-lembaga seperti
Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) di kawasan konflik menunjukkan
bahwa misi kemanusiaan Islam tidak dibatasi oleh batas geografis atau politik.

Lebih jauh, moderasi kebangsaan yang diusung Muhammadiyah juga berfungsi
sebagai penyeimbang di tengah meningkatnya arus ekstremisme digital dan polarisasi
ideologis. Dengan pendekatan dakwah yang rasional, dialogis, dan berbasis literasi,
Muhammadiyah mendorong masyarakat untuk memahami agama secara komprehensif dan
tidak terjebak pada narasi provokatif (Mus & Asraf, 2025). Melalui kolaborasi dengan
pemerintah, akademisi, dan komunitas lintas agama, Muhammadiyah berupaya membangun
ruang publik yang sehat, di mana perbedaan pandangan justru menjadi kekuatan untuk
memperkuat integrasi nasional (Fachruddin, 2006). Pendekatan ini menjadikan Darul Ahdi
wa Syahadah bukan sekadar konsep teoretis, tetapi gerakan sosial yang mampu menjawab
tantangan kebangsaan secara berkelanjutan.

223



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025

Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5
I11. PENUTUP

Konsep Darul Ahdi wa Syahadah merupakan kontribusi penting Muhammadiyah
dalam merumuskan hubungan ideal antara Islam dan negara bangsa. Melalui fondasi
teologis yang bersumber dari maqasid al-syari‘ah, prinsip keadilan, amanah, serta kesaksian
peradaban, Muhammadiyah menegaskan bahwa Indonesia adalah darul ahdi, negara
perjanjian luhur yang harus dijaga keberlangsungan dan integritasnya oleh seluruh warga
bangsa. Pada saat yang sama, umat Islam dipanggil untuk menjadi pelaku syahadah, yakni
menghadirkan nilai-nilai Islam dalam bentuk karya nyata, bukan sekadar simbol atau
retorika keagamaaan.

Implementasi konsep ini tampak jelas dalam gerakan pendidikan, kesehatan,
kemanusiaan, dan advokasi sosial yang dijalankan Muhammadiyah. Berbagai amal usaha
dan praksis kebangsaan menunjukkan bahwa menjaga negara adalah bagian dari ibadah
sosial (‘ibadah ijtima ‘iyyah) yang memiliki dimensi moral dan historis. Namun tantangan
kontemporer seperti polarisasi politik, penetrasi ideologi transnasional, komersialisasi
agama, dan degradasi etika publik menuntut konsolidasi kembali kesadaran kebangsaan agar
semangat Darul Ahdi wa Syahadah tetap relevan.

Dengan demikian, artikel ini menegaskan bahwa Darul Ahdi wa Syahadah tidak hanya
penting sebagai diskursus keislaman, tetapi juga sebagai paradigma kebangsaan yang
mampu memperkuat persatuan, meneguhkan moderasi, dan memajukan peradaban
Indonesia. Melalui komitmen etik, kecerdasan sosial, dan semangat berkemajuan,
Muhammadiyah dapat terus menjadi kekuatan moral yang menjaga perjanjian kebangsaan
serta menghadirkan syahadah melalui berbagai amal yang membawa kemaslahatan bagi
umat, bangsa, dan dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, M. (2020). Aktualisasi Islam dan Keindonesiaan Dalam Koteks Ideologi Negara
Pancasila. Himmah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 4(1).

Achmad, A. K. (2020). Reaktualisasi Pendidikan Al Islam Dan Kemuhammadiyahan (Aik)
Sebagai Penguat Pendidikan Karakter. Profetika: Jurnal Studi Islam, 167-178.

Ali, M. (2020). Menggerakkan pendidikan Muhammadiyah memupuk nilai-nilai keunggulan
untuk membangun perguruan berkemajuan. Muhammadiyah University Press.

Armanda, D. M., Afaf, D., & Krisdahyanto, R. (2025). Filter Bubble dan Echo Chamber:
Pengaruh Algoritma Media Sosial terhadap Pola Konsumsi Informasi Mahasiswa
Universitas Lampung. Jurnal limu Komunikasi Dan Sosial Politik, 2(4), 1124-1129.

Astutik, A. P. (2019). Wawasan Kebangsaan: Negara Pancasila Sebagai Darul ‘Ahdi Wa Al
Syahadah. Umsida Press, 1-45.

Fachruddin, F. (2006). Agama dan pendidikan demokrasi: pengalaman Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama. Pustaka Alvabet.

Fahmi, M., & Usman, M. G. (2023). ANALISIS RELEVANSI DAR AL-ISLAM DI MASA
MODEREN PERSPEKTIF YUSUF AL-QARADHAWI. As-Siyadah, 2(1), 11-40.
Farida, A. (2019). Strategi pemberdayaan mustahik di lazismu masjid mujahidin bandung.

Harmoni, 18(1), 532-554.
Igbal, M. (2016). Figh Siyasah Konstekstualisasi Doktrin Politik Islam. Kencana.
Listianigrum, F. (2025). Muhammadiyah dan Program Pemberdayaan Global: Diplomasi
Publik Organisasi Islam Lokal. Catha: Journal of Creative and Innovative Research,
2(3), 27-38.

224



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Muhammadiyah, P. P. (2015). Tanfidz Keputusan Muktamar Muhammadiyah ke-47. Berita
Resmi Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 80, 14.

Mus, F. Bin, & Asraf, H. (2025). STRATEGI DAKWAH MUHAMMADIYAH DALAM
MENGHADAPI RADIKALISME AGAMA MELALUI MODERASI BERAGAMA.
Hujjah: Jurnal llmiah Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 9(1), 103-113.

Rahman, M. T. (2020). Agama dan politik identitas dalam kerangka sosial. Prodi S2 Studi
Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Saputro, M. A. W. S., Helta, A. R., Ambiya, B., Divando, A. F., & Syah, H. . (2025).
Mengeksplorasi Implementasi Nilai-Nilai Al-Islam dan Kemuhammadiyahan di
Perguruan Tinggi Muhammadiyah. Prosiding Seminar Nasional Dan Call for Paper
Pengembangan Dakwah, Pondok Al Islam Dan Kemuhammadiyahan, 117-126.

Septiyadi, N. R. T., & Hasanah, N. (2025). Politik Identitas dan Krisis Kebhinekaan:
Perspektif Moral Kebangsaan Buya Syafii Maarif. Kutubkhanah, 25(1), 159-171.

Setiawan, F. (2021). Kebijakan Pendidikan Muhammadiyah: 1911-1942. UAD PRESS.

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Magasid Al-Syariah Mendorong
Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah: Islamic Studies Journal,
6(1), 16-31.

Sumiyanto, A., Jahidin, U., Alfi, N., Kardiyanto, W., Yuliawan, A., Zaini, A., Giyanto, A.,
Ratnawati, L., Rahayu, W., & Khoirudin, A. (2022). Menjadi Muhammadiyah. Pandiva
Buku.

Syafuri, H. B. (2025). Figih siyasah di era globalisasi. Yayasan Al-Ma’aarij Darmaraja.

Widodo, H., & Yusuf, M. (2019). Islam Berkemajuan dalam Perspektif Muhammadiyah.
Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 13(2), 185-208.

Zulfikar, 1., & Al-Barbasy, M. M. (2019). Pancasila Sebagai Darul Ahdi Wa Syahadah
Dalam Himpitan Ambiguitas Politik Dan Urgensi Uswah Politik. Populis: Jurnal Sosial
Dan Humaniora, 4(2), 210-219.

225



