Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

TRADISI WIRID YASIN PADA MASYARAKAT SUKU MELAYU DALAM
PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM

Mardiyah, 2Jarir, *Taufik, *Abdul Wahab
L2341 AIN Datuk Laksemana Bengkalis, Riau
mardiyah@guru.sma.belajar.id

ABSTRACT

The Yasin recitation tradition is a deeply rooted religious practice in Muslim communities, particularly in Indonesia.
This activity is typically performed routinely in mosques, prayer rooms (surau), and homes, involving the recitation
of Surah Yasin, tahlil (recitation of the Quran), and communal prayer. From an Islamic educational perspective,
this tradition is not merely a ritual worship but also a means of moral, spiritual, social, and cultural development
for Muslims. This article aims to examine the meaning, value, and relevance of the Yasin recitation tradition in
shaping the character and religious awareness of the Muslim community. The Wirid Yasin tradition is a religious
practice deeply rooted in the life of the Malay ethnic group. Beyond being a spiritual ritual, this tradition contains
significant educational dimensions. This study aims to uncover the Islamic educational values contained within the
Wirid Yasin tradition. Using a descriptive qualitative method, the research findings indicate that Wirid Yasin is not
merely the recitation of holy verses, but a means of internalizing the values of agidah (faith), ukhuwah Islamiyah
(Islamic brotherhood), and character education (akhlak). This tradition functions as an effective non-formal
educational institution in maintaining social cohesion and the spiritual strengthening of the Malay community.

Keywords: Wirid Yasin, Malay Tribe, Islamic Education, Character Values.

ABSTRAK

Tradisi wirid Yasin merupakan salah satu bentuk praktik keagamaan yang telah mengakar kuat dalam masyarakat
Muslim, khususnya di Indonesia. Kegiatan ini biasanya dilakukan secara rutin, baik di masjid, surau, maupun di
rumah-rumah warga, dengan membaca surat Yasin, tahlil, dan doa bersama. Dari sudut pandang pendidikan Islam,
tradisi ini bukan hanya ibadah ritual, tetapi juga sarana pembinaan moral, spiritual, sosial, dan kultural bagi umat
Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji makna, nilai, serta relevansi tradisi wirid Yasin dalam membentuk
karakter dan kesadaran religius masyarakat Muslim. Tradisi Wirid Yasin merupakan praktik religius yang mengakar
kuat dalam kehidupan suku Melayu. Selain sebagai ritual spiritual, tradisi ini mengandung dimensi edukatif yang
signifikan. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi
Wirid Yasin. Dengan metode kualitatif deskriptif, hasil penelitian menunjukkan bahwa Wirid Yasin bukan sekadar
pembacaan ayat suci, melainkan sarana internalisasi nilai akidah, ukhuwah Islamiyah, dan pendidikan karakter
(akhlak). Tradisi ini berfungsi sebagai lembaga pendidikan non-formal yang efektif dalam menjaga kohesi sosial
dan penguatan spiritual masyarakat Melayu.

Kata Kunci: Wirid Yasin, suku melayu, Pendidikan Islam, Tradisi Keagamaan, Nilai Spiritual

276



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

A. PENDAHULUAN

Tradisi keagamaan dalam Islam memiliki dimensi yang luas dan beragam. Salah satu di
antaranya adalah tradisi wirid Yasin, yaitu pembacaan surat Yasin secara bersama-sama yang
biasanya disertai dengan doa tahlil atau zikir tertentu. Tradisi ini berkembang pesat di berbagai
daerah Nusantara dan menjadi bagian penting dari identitas keislaman masyarakat. Dalam
konteks sosial keagamaan, wirid Yasin tidak hanya berfungsi sebagai bentuk pengabdian
kepada Allah SWT, tetapi juga menjadi media pendidikan Islam yang efektif dalam
menanamkan nilai-nilai akhlak, ukhuwah, dan ketakwaan.

Masyarakat Melayu secara historis memiliki keterkaitan yang tidak terpisahkan dengan
Islam. Identitas kemelayuan seringkali diidentikkan dengan keislaman, sebagaimana pepatah
"Melayu identik dengan Islam, keluar dari Islam berarti keluar dari Melayu. Salah satu
manifestasi religiusitas yang masih bertahan hingga saat ini adalah tradisi Wirid Yasin.

Wirid Yasin biasanya dilaksanakan secara komunal, baik di masjid, surau, maupun
rumah warga secara bergilir. Dalam perspektif pendidikan Islam, proses transfer nilai tidak
hanya terjadi di ruang kelas formal, tetapi juga melalui ruang-ruang kultural. Fenomena ini
menarik untuk dikaji lebih dalam guna melihat bagaimana sebuah tradisi mampu menjadi
instrumen pendidikan bagi masyarakat dewasa maupun generasi muda.

Pendidikan Islam pada hakikatnya mencakup pembentukan manusia seutuhnya —
mencakup aspek iman, ilmu, dan amal. Dalam konteks ini, tradisi wirid Yasin dapat dipandang
sebagai salah satu metode pembelajaran non-formal yang menanamkan nilai spiritual dan
moral melalui pendekatan budaya keagamaan yang hidup di tengah masyarakat.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian dengan pendekatan historis dan kepustakaan
(library research). Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri tentang tradisi pembacaan
wirid yasin pada suku Melayu dengan cara menganalisis dinamika institusi, metode, dan
gagasan pendidikan dalam lintasan sejarah. Sedangkan pendekatan kepustakaan dilakukan
dengan menghimpun, membaca, dan menelaah literatur yang relevan, baik berupa kitab
klasik, karya ulama modern, maupun buku dan artikel akademik kontemporer.

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih karena fokus
utamanya adalah pemahaman mendalam terhadap tradisi pembacaan wirid yasin pada suku
Melayu, bukan pengukuran secara kuantitatif. Sementara sifat deskriptifnya bertujuan untuk
menggambarkan perkembangan tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu dari segi

konsep, institusi, dan relevansinya dalam konteks modern. Sumber data penelitian ini terdiri

277



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

dari Sumber primer, sumber sekunder, berupa buku, artikel jurnal, disertasi, dan laporan
penelitian yang membahas tentang tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur ilmiah
yang relevan. Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan
langkah-langkah: (1) reduksi data, (2) kategorisasi konsep epistemologi integratif, dan (3
tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu. Metode ini dipilih untuk memperoleh
pemahaman mendalam dan sistematis terhadap gagasan-gagasan konseptual yang dikaji..

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Sejarah dan Makna Tradisi Wirid Yasin

Tradisi merupakan pola perilaku yang diwariskan secara turun-temurun dan mengandung
nilai simbolik serta normatif dalam suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat Melayu
Muslim, tradisi wirid Yasin atau yasinan merujuk pada praktik pembacaan Surah Yasin secara
berjamaah yang dilakukan secara periodik, seperti malam Jumat, acara kematian, atau momen
keagamaan tertentu. Tradisi ini berfungsi sebagai ekspresi religius sekaligus sarana sosial yang

mengikat anggota komunitas.*

Istilah wirid berasal dari bahasa Arab warada—yaridu yang berarti “datang” atau “sesuatu
yang dibaca secara terus-menerus”. Dalam praktik Islam Nusantara, wirid dipahami sebagai
bacaan dzikir dan ayat-ayat Al-Qur’an yang dibaca secara rutin untuk mendekatkan diri kepada

Allah dan memohon keberkahan.?

Tradisi wirid Yasin bermula dari kebiasaan masyarakat Muslim yang menempatkan
surat Yasin sebagai “jantung Al-Qur’an” (galbu al-Qur’an), sebagaimana sabda Nabi

Muhammad SAW: “Segala sesuatu memiliki hati, dan hati Al-Qur’an adalah surat Yasin.®

Bagi suku Melayu, Wirid Yasin adalah "ruh" sosial. Kegiatan ini biasanya dilaksanakan
pada malam Jumat atau saat peringatan peristiwa penting seperti khitanan, pernikahan, atau
kematian.* Secara teknis, kegiatan dimulai dengan pembacaan Ummul Kitab, diikuti surat Yasin,

tahlil, dan ditutup dengan doa serta makan bersama (kenduri).

! Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009, him. 181.

2 Louis Ma‘luf, Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‘lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1986, him. 927

3 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal, Bandung: Mizan, 2002, him. 45-47.
4 Abdul Latif, Tradisi Keagamaan Masyarakat Melayu (Pekanbaru: Unri Press, 2015), hal. 88

278



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Sejarah tradisi Wirid Yasin pada suku Melayu merupakan hasil dari proses panjang
akulturasi antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Meskipun secara spesifik tahun dimulainya sulit
dipastikan secara tunggal karena variasi geografis, para ahli sejarah umumnya sepakat bahwa
tradisi ini mulai mengakar seiring dengan intensifnya dakwah Islam di tanah Melayu sejak abad
ke-15 hingga abad ke-18.

Berikut adalah tinjauan sejarah tradisi Wirid Yasin pada masyarakat Melayu:

1. Akar Sejarah: Dakwah Sufisme dan Ulama Nusantara

Tradisi membaca wirid (zikir) dan surat tertentu secara berjamaah merupakan strategi dakwah
yang digunakan oleh para ulama terdahulu, terutama dari kalangan Sufi.

Pertama Modifikasi Tradisi Lokal: Sebelum Islam datang, masyarakat Melayu (dan
Nusantara pada umumnya) memiliki tradisi berkumpul untuk mendoakan arwah atau
keselamatan dengan cara-cara lama. Para ulama tidak menghapus budaya "berkumpul™ tersebut,
melainkan mengisi kontennya dengan pembacaan Al-Qur'an (Surat Yasin) dan kalimat tauhid
(Tahlil).

Kedua Peran Ulama Abad 17-18: Tokoh-tokoh seperti Syekh Abdurrauf as-Singkili di
Aceh dan Syekh Abdus Samad al-Palimbani di Palembang berperan besar dalam menyebarkan
kitab-kitab wirid dan mempopulerkan amalan harian yang kemudian diadopsi oleh masyarakat

Melayu luas.
2. Wirid Yasin sebagai Identitas Melayu

Dalam masyarakat Melayu, "Yasinan™ atau "Wirid Yasin" berkembang menjadi
institusi sosial yang lebih formal dibandingkan sekadar ibadah pribadi.: (1) Sistem Giliran
(Arisan Spiritualitas): Di banyak daerah Melayu seperti Riau, Jambi, dan Sambas, sejarah
mencatat bahwa tradisi ini mulai terorganisir secara rutin sejak awal abad ke-20 sebagai sarana
silaturahmi antarwarga yang rumahnya berjauhan. (2) Pembeda ldentitas: Karena masyarakat
Melayu memegang prinsip "Adat bersandi Syarak, Syarak bersandi Kitabullah", Wirid Yasin

menjadi alat untuk membedakan identitas kemelayuan yang religius dari pengaruh luar.

3. Wirid Yasin sebagai Praktik Keagamaan Kultural

279



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Secara konseptual, tradisi wirid Yasin pada masyarakat Melayu dapat dipahami sebagai
praktik keagamaan kultural, yakni bentuk ibadah yang berakar pada ajaran Islam, tetapi
diekspresikan melalui medium budaya lokal. Dalam hal ini, wirid Yasin tidak hanya diposisikan
sebagai ibadah individual (¢a ‘abbudi), melainkan sebagai ritual kolektif yang sarat dengan makna
sosial dan simbolik. Secara garis besar, teks tersebut menjelaskan bahwa Wirid Yasin bukan
sekadar pembacaan doa, melainkan sebuah fenomena sinkretisme fungsional antara agama dan

budaya.’

Tradisi ini dikategorikan sebagai praktik keagamaan kultural, yang memiliki dua pilar
utama yaitu pertama Sumber Ajaran: Berakar kuat pada teks suci dan ajaran Islam (Al-Qur'an).
Kedua Medium Ekspresi: Menggunakan tata cara, tradisi, dan wadah budaya lokal Melayu

(seperti perhelatan di rumah warga, penggunaan adat istiadat tertentu, atau hidangan bersama).®
4. Wirid Yasin dalam Kerangka Living Qur’an

Dalam perspektif living Qur’an, wirid Yasin dapat dianalisis sebagai bentuk resepsi
masyarakat terhadap Al-Qur’an. Resepsi ini tidak selalu bersifat tekstual atau ilmiah, tetapi lebih
bersifat praksis dan fungsional.'®* Surah Yasin “diterima” dan “dihidupkan” melalui praktik ritual

yang diyakini membawa keberkahan, ketenangan batin, dan kekuatan spiritual.

Pendekatan living Qur’an memandang Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks tertulis,
tetapi juga sebagai realitas hidup yang berinteraksi dengan budaya dan tradisi masyarakat. Tradisi
wirid Yasin merupakan contoh konkret dari fenomena living Qur’an, di mana Al-Qur’an

dihadirkan dalam bentuk praktik ritual yang sarat makna simbolik dan sosial.

Dalam masyarakat Melayu, Surah Yasin tidak hanya dibaca, tetapi juga “dihidupkan”
melalui tradisi kolektif, sehingga membentuk pola keberagamaan yang khas dan kontekstual. Hal
ini menunjukkan bahwa pemaknaan Al-Qur’an bersifat dinamis dan dipengaruhi oleh konteks

sosial budaya tempat ia dipraktikkan.’

Konseptualisasi ini menunjukkan bahwa makna Al-Qur’an dalam masyarakat Melayu

tidak hanya ditentukan oleh tafsir ulama, tetapi juga oleh pengalaman religius kolektif umat.

5 Norazit Selat, Masyarakat Melayu: Struktur, Perubahan dan Keagamaan (Kuala Lumpur: University of Malaya
Press, 1993), him: 45-50.

6 Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014, him. 210.

7 Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014, him. 210.

280




Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Dengan demikian, wirid Yasin merepresentasikan dialektika antara teks suci dan realitas

sosial, di mana Al-Qur’an berperan aktif dalam membentuk pola keberagamaan masyarakat..
Fungsi Sosial dan Keagamaan Wirid Yasin

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa wirid Yasin memiliki fungsi multidimensional.
Secara religius, ia dipahami sebagai bentuk ibadah dan doa bersama, baik untuk keselamatan
hidup, penolak bala, maupun doa bagi orang yang telah meninggal.® Secara sosial, wirid Yasin
berfungsi sebagai sarana memperkuat solidaritas sosial, mempererat silaturahmi, dan

membangun rasa kebersamaan dalam komunitas Melayu.®

Konsep ini sejalan dengan pandangan antropologi agama yang melihat ritual sebagai
“tindakan simbolik. yang berfungsi menghubungkan manusia dengan yang sakral sekaligus
memperkuat struktur sosial. Dalam tradisi Melayu, pembacaan Yasin menjadi simbol religius
yang menyatukan dimensi spiritual (doa, dzikir, Al-Qur’an) dan dimensi sosial (kebersamaan,

gotong royong, solidaritas).°

Dalam perspektif antropologi agama, praktik seperti wirid Yasin memperlihatkan
bagaimana ritual keagamaan menjadi media integrasi sosial yang efektif, terutama dalam
masyarakat tradisional. Melalui ritual ini, nilai-nilai Islam ditanamkan secara informal dan

berkelanjutan.!
Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Wirid Yasin
1. Nilai Spiritual dan Tauhid

Pembacaan surat Yasin mengandung pesan ketauhidan yang mendalam, mengingatkan
manusia akan kekuasaan Allah SWT atas kehidupan dan kematian. Dalam konteks
pendidikan Islam, hal ini menumbuhkan kesadaran spiritual dan rasa ketergantungan total

kepada Sang Pencipta.?

8 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1996, him. 391

° Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, New York: Free Press, 1995, him. 44

10 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1976)

11 sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, Yogyakarta: Teras, 2007, him. 1

12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), h. 121.

281



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

2. Nilai Moral dan Akhlak

Melalui doa dan zikir, jamaah diajak untuk introspeksi diri, memperbaiki akhlak, dan
memperbanyak amal saleh. Tradisi ini menanamkan nilai kesederhanaan, kesabaran, dan
keikhlasan dalam kehidupan sehari-hari, sesuai dengan tujuan utama pendidikan Islam:
membentuk insan berakhlak karimah.™

3. Nilai Sosial dan Kebersamaan (Ukhuwah Islamiyah)

Wirid Yasin biasanya dilakukan secara berjamaah, sehingga melatih peserta untuk saling
mengenal, menghargai, dan membantu. Hal ini mengandung unsur pendidikan sosial,
sebagaimana prinsip Islam tentang pentingnya ta’awun (tolong-menolong) dan

silaturahmi.*
4. Nilai Kultural dan Tradisional

Kegiatan wirid Yasin juga memperkuat identitas keagamaan dan budaya masyarakat Muslim
lokal. Dalam pendidikan Islam, pelestarian budaya positif yang selaras dengan syariat

merupakan bagian dari upaya menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan berbangsa.'®

5. Pendidikan Kecerdasan Spiritual
Ritme bacaan yang dilakukan secara berjamaah memberikan efek ketenangan
batin (thuma’ninah). Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam untuk membentuk

insan kamil yang sehat secara spiritual .*®
6. Nilai Edukatif dan Pembiasaan (Habituation)

Kegiatan rutin wirid Yasin dapat menjadi sarana pembiasaan dalam mendidik generasi

muda agar mencintai Al-Qur’an, terbiasa berzikir, dan membangun disiplin spiritual.

13 Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2004), h. 91.

1 Yusuf al-Qaradawi, Tarbiyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna (Kairo: Dar al-Syuruq,
1989), h. 66.

1> Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara (Bandung: Mizan, 1998),
h. 203.

16 Hamzah Ya'qub, Etika Islam: Pembinaan Karakter dan Akhlak (Bandung: Diponegoro, 1993), hal. 56

282



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Dalam teori pendidikan Islam, hal ini termasuk dalam pendekatan ta’dib dan riyadhah al-
nafs (latihan jiwa).!’

Wirid Yasin sebagai Media Dakwah dan Pembelajaran Non-Formal

Dalam pandangan pendidikan Islam, kegiatan wirid Yasin dapat dikategorikan sebagai
pendidikan non-formal berbasis masyarakat. la melibatkan proses belajar melalui pengalaman
(experiential learning), di mana jamaah memperoleh pemahaman dan penanaman nilai

keagamaan tanpa harus melalui lembaga formal seperti madrasah atau pesantren.®

Melalui kegiatan ini, masyarakat belajar membaca Al-Qur’an, memahami makna ayat-
ayat, mendengarkan nasihat ustaz, serta berlatih dalam suasana spiritual dan kekeluargaan.
Dengan demikian, wirid Yasin berfungsi sebagai model pendidikan Islam kontekstual, yang

menyesuaikan ajaran Islam dengan kebutuhan dan budaya masyarakat lokal.®
Pandangan Ulama dan Perspektif Islam terhadap Tradisi Wirid Yasin

Para ulama berbeda pendapat mengenai hukum melaksanakan wirid Yasin secara
berjamaah. Sebagian ulama memandangnya sebagai bid‘ah hasanah (inovasi baik), karena
bertujuan mendekatkan diri kepada Allah dan memperkuat ukhuwah Islamiyah.?’ Sementara

sebagian lain menekankan agar kegiatan ini tidak dianggap sebagai kewajiban syar-‘i.

Namun, dalam kerangka pendidikan Islam, tradisi wirid Yasin memiliki nilai pedagogis
yang signifikan. Seperti dijelaskan oleh M. Quraish Shihab, nilai-nilai Al-Qur’an harus
diaktualisasikan dalam kehidupan sosial dan budaya agar Islam menjadi rahmat bagi seluruh
alam (QS. Al-Anbiya [21]: 107).%* Dengan demikian, kegiatan seperti wirid Yasin merupakan

manifestasi dari semangat keislaman yang inklusif dan edukatif.

7 Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Quran (Beirut: Dar al-Fikr, 1990), h. 28.

18 Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna Baru, 2004), h. 77.

19 Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat (Jakarta: Gema
Insani Press, 1996), h. 59.

20 1bn Hajar al-Asqgalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959), h.
119.

21 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung:
Mizan, 1996), h. 67.

283



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

Relevansi Tradisi Wirid Yasin dalam Pembentukan Karakter

Pendidikan karakter dalam Islam bertujuan untuk membentuk manusia yang beriman,
bertakwa, dan berakhlak mulia. Tradisi wirid Yasin membantu menginternalisasi nilai-nilai
tersebut melalui kegiatan yang berulang dan berbasis komunitas. Anak-anak dan remaja yang
terlibat dalam kegiatan ini belajar menghargai waktu ibadah, menghormati orang tua, dan hidup

dalam kebersamaan yang bernuansa religius.??

integratif antara pendidikan formal dan non-formal. Guru dan pendidik dapat menjadikan
kegiatan wirid Yasin sebagai bagian dari pembelajaran karakter di sekolah atau madrasah,

terutama dalam membentuk budaya religius (religious culture).?
Kontroversi dan Legitimasi Keagamaan

Meskipun populer, tradisi wirid Yasin tidak lepas dari perdebatan. Sebagian ulama
mengkritik praktik ini karena tidak memiliki dasar hadis sahih yang kuat, terutama terkait
penentuan waktu dan tata cara tertentu.?* Namun, ulama lain memandangnya sebagai bagian dari

‘urf (tradisi) yang dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam.?

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa tradisi wirid Yasin berada di
persimpangan antara teks normatif agama dan praktik kultural umat Islam. Dalam konteks
masyarakat Melayu, aspek sosial dan kultural seringkali menjadi pertimbangan utama dalam

mempertahankan tradisi ini.?
Transformasi ke Era Modern

Memasuki tahun 1980-an hingga 1990-an, tradisi ini mengalami formalisasi dalam

bentuk kelompok Majelis Taklim atau Persatuan Wirid Yasin.

22 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018), h.
33.

23 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2002), h. 142.

24 Muhammad Nashiruddin al-Albani, Silsilah al-Ahadits al-Da‘ifah, Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1992, jilid 1,
him. 245.

25 Wahbabh al-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, Damaskus: Dar al-Fikr, 1986, jilid 2, him. 828.

26 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2000, him. 556

284



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

o Dimensi Sosial: Awalnya hanya pembacaan doa, namun berkembang menjadi lembaga
simpan pinjam, bantuan sosial (dana kematian), hingga pendidikan bagi kaum ibu.

o Ketahanan Budaya: Meskipun sempat mendapat tantangan dari gerakan pemurnian
agama yang menganggapnya bid'ah, masyarakat Melayu tetap melestarikannya sebagai
"Living Qur'an"—praktik menghidupkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari.

Bagi masyarakat Melayu dan Nusantara pada umumnya, tradisi wirid Yasin merupakan bentuk
akomodasi antara ajaran Islam dan budaya lokal yang membawa nilai-nilai sosial dan spiritual.
la menjadi bukti bagaimana Islam diterima dan berkembang secara damai melalui jalur kultural
dan pendidikan moral masyarakat.?’

Perkembangan di Berbagai Wilayah Melayu
Perkembangan wirid yasin diberbagai daerah Melayu seperti daerah pada table berikut:

Tabel 1. Perkembangan wirid yasin diberbagai daerah Melayu

Wilayah Karakteristik Sejarah

Terjadi akulturasi kuat antara kepercayaan mistis lokal (pengusiran roh halus)

Melayu Sambas dengan teks hadis tentang fadhilah Surat Yasin.

Melayu Berkembang melalui jalur surau dan masjid, seringkali dihubungkan dengan tradisi
Riau/Kepri kenduri dan tahlilan kematian.

Melayu Dipengaruhi oleh pengajaran ulama-ulama dari Hadramaut yang membawa tradisi
Semenanjung Ratib dan wirid-wirid komunal.

Tabel 2. Fungsi Sosial dam Keagamaan Wirid Yasin

Aspek Penjelasan
Ibadah Individual Hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan. Fokus pada pahala, ketenangan
(Ta ‘abbudr) batin, dan pelaksanaan anjuran agama.
Ritual Kolektif (Sosial- Hubungan horizontal antarmanusia. Menjadi ruang silaturahmi, memperkuat
Simbolik) solidaritas tetangga, dan simbol identitas kemelayuan.

5. KESIMPULAN (CONCLUSION)

Tradisi Wirid Yasin pada suku Melayu bukan hanya sekadar ritual formalitas,
melainkan sebuah institusi pendidikan sosial-religius. Di dalamnya terkandung kurikulum

kehidupan yang mengajarkan ketauhidan, solidaritas sosial, dan konsistensi ibadah. Transformasi

27 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016),
h. 84.

285



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025
Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5

nilai-nilai ini krusial untuk dipertahankan di tengah arus modernisasi.. Tradisi wirid Yasin
merupakan praktik keagamaan yang sarat nilai-nilai pendidikan Islam. la mengandung dimensi
spiritual, moral, sosial, dan kultural yang berfungsi membentuk karakter dan kesadaran religius
umat. Dalam konteks pendidikan Islam, tradisi ini berperan sebagai media dakwah dan
pendidikan non-formal yang efektif, karena mengajarkan nilai-nilai iman, kebersamaan, dan

moralitas melalui pembiasaan dan keteladanan.

Dengan demikian, tradisi wirid Yasin bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan
warisan budaya Islam Nusantara yang perlu dilestarikan dan dimaknai kembali dalam rangka
memperkuat pendidikan akhlak dan spiritual generasi muda.

286



Jurnal EI-Ta’dib Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025

Program Studi Pendidikan Agama Islam E-ISSN: 2775-5533
Universitas Muhammadiyah Bengkulu Terakreditasi SINTA 5
REFERENSI

Al-Attas, Naquib. Konsep Pendidikan dalam Islam. Bandung: Mizan, 1994. Al-Mudrah,

Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012.

Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018

Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat (Jakarta: Gema Insani
Press, 1996), 59

Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014

Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2004), 91

Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), 84.

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara (Bandung: Mizan, 1998)

Clifford Geertz, The Religion of Java Chicago: University of Chicago Press, 1976
! Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, New York: Free Press, 1995.
Hamzah Ya’qub, Etika Islam: Pembinaan Karakter dan Akhlak Bandung: Diponegoro, 1993.

Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna Baru, 2004), 77.

Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959),
Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959.
Imam al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, no. 2887.

Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009.
Latif, Abdul. Tradisi Keagamaan Masyarakat Melayu. Pekanbaru: Unri Press, 2015.

Louis Ma‘luf, Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A4 ‘lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1986

Muhammad Nashiruddin al-Albani, Silsilah al-Ahadits al-Da ‘ifak, Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1992.

M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat Bandung:
Mizan, 1996.

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 121.

Mahyuddin. Adat Melayu: Tradisi dan Perubahan. Yogyakarta: Adicita Karya Nusa, 2011.

Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Qur’an Beirut: Dar al-Fikr, 1990.

Norazit Selat, Masyarakat Melayu: Struktur, Perubahan dan Keagamaan (Kuala Lumpur: University of
Malaya Press, 1993.

Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2000

Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, Yogyakarta: Teras, 2007

Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam Jakarta: Ciputat Press, 2002

Yusuf al-Qaradawi, Tarbiyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna Kairo: Dar al-Syurug, 1989
Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, Damaskus: Dar al-Fikr, 1986, jilid 2

287



