
Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 276 

 

TRADISI WIRID YASIN PADA MASYARAKAT SUKU MELAYU DALAM 

PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM 

 
1Mardiyah, 2Jarir, 3Taufik, 4Abdul Wahab  

1,2,3,4IAIN Datuk Laksemana Bengkalis, Riau 

mardiyah@guru.sma.belajar.id 

 
ABSTRACT 

The Yasin recitation tradition is a deeply rooted religious practice in Muslim communities, particularly in Indonesia. 

This activity is typically performed routinely in mosques, prayer rooms (surau), and homes, involving the recitation 

of Surah Yasin, tahlil (recitation of the Quran), and communal prayer. From an Islamic educational perspective, 

this tradition is not merely a ritual worship but also a means of moral, spiritual, social, and cultural development 

for Muslims. This article aims to examine the meaning, value, and relevance of the Yasin recitation tradition in 

shaping the character and religious awareness of the Muslim community. The Wirid Yasin tradition is a religious 
practice deeply rooted in the life of the Malay ethnic group. Beyond being a spiritual ritual, this tradition contains 

significant educational dimensions. This study aims to uncover the Islamic educational values contained within the 

Wirid Yasin tradition. Using a descriptive qualitative method, the research findings indicate that Wirid Yasin is not 

merely the recitation of holy verses, but a means of internalizing the values of aqidah (faith), ukhuwah Islamiyah 

(Islamic brotherhood), and character education (akhlak). This tradition functions as an effective non-formal 

educational institution in maintaining social cohesion and the spiritual strengthening of the Malay community. 

Keywords: Wirid Yasin, Malay Tribe, Islamic Education, Character Values. 

 

ABSTRAK 

Tradisi wirid Yasin merupakan salah satu bentuk praktik keagamaan yang telah mengakar kuat dalam masyarakat 

Muslim, khususnya di Indonesia. Kegiatan ini biasanya dilakukan secara rutin, baik di masjid, surau, maupun di 

rumah-rumah warga, dengan membaca surat Yasin, tahlil, dan doa bersama. Dari sudut pandang pendidikan Islam, 

tradisi ini bukan hanya ibadah ritual, tetapi juga sarana pembinaan moral, spiritual, sosial, dan kultural bagi umat 

Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji makna, nilai, serta relevansi tradisi wirid Yasin dalam membentuk 

karakter dan kesadaran religius masyarakat Muslim. Tradisi Wirid Yasin merupakan praktik religius yang mengakar 
kuat dalam kehidupan suku Melayu. Selain sebagai ritual spiritual, tradisi ini mengandung dimensi edukatif yang 

signifikan. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam tradisi 

Wirid Yasin. Dengan metode kualitatif deskriptif, hasil penelitian menunjukkan bahwa Wirid Yasin bukan sekadar 

pembacaan ayat suci, melainkan sarana internalisasi nilai akidah, ukhuwah Islamiyah, dan pendidikan karakter 

(akhlak). Tradisi ini berfungsi sebagai lembaga pendidikan non-formal yang efektif dalam menjaga kohesi sosial 

dan penguatan spiritual masyarakat Melayu. 

Kata Kunci: Wirid Yasin, suku melayu, Pendidikan Islam, Tradisi Keagamaan, Nilai Spiritual  

  



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 277 

 

A. PENDAHULUAN  

Tradisi keagamaan dalam Islam memiliki dimensi yang luas dan beragam. Salah satu di 

antaranya adalah tradisi wirid Yasin, yaitu pembacaan surat Yasin secara bersama-sama yang 

biasanya disertai dengan doa tahlil atau zikir tertentu. Tradisi ini berkembang pesat di berbagai 

daerah Nusantara dan menjadi bagian penting dari identitas keislaman masyarakat. Dalam 

konteks sosial keagamaan, wirid Yasin tidak hanya berfungsi sebagai bentuk pengabdian 

kepada Allah SWT, tetapi juga menjadi media pendidikan Islam yang efektif dalam 

menanamkan nilai-nilai akhlak, ukhuwah, dan ketakwaan. 

Masyarakat Melayu secara historis memiliki keterkaitan yang tidak terpisahkan dengan 

Islam. Identitas kemelayuan seringkali diidentikkan dengan keislaman, sebagaimana pepatah 

"Melayu identik dengan Islam, keluar dari Islam berarti keluar dari Melayu.  Salah satu 

manifestasi religiusitas yang masih bertahan hingga saat ini adalah tradisi Wirid Yasin. 

Wirid Yasin biasanya dilaksanakan secara komunal, baik di masjid, surau, maupun 

rumah warga secara bergilir. Dalam perspektif pendidikan Islam, proses transfer nilai tidak 

hanya terjadi di ruang kelas formal, tetapi juga melalui ruang-ruang kultural.  Fenomena ini 

menarik untuk dikaji lebih dalam guna melihat bagaimana sebuah tradisi mampu menjadi 

instrumen pendidikan bagi masyarakat dewasa maupun generasi muda. 

Pendidikan Islam pada hakikatnya mencakup pembentukan manusia seutuhnya — 

mencakup aspek iman, ilmu, dan amal. Dalam konteks ini, tradisi wirid Yasin dapat dipandang 

sebagai salah satu metode pembelajaran non-formal yang menanamkan nilai spiritual dan 

moral melalui pendekatan budaya keagamaan yang hidup di tengah masyarakat. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian dengan pendekatan historis dan kepustakaan 

(library research).  Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri tentang tradisi pembacaan 

wirid yasin pada suku Melayu dengan cara menganalisis dinamika institusi, metode, dan 

gagasan pendidikan dalam lintasan sejarah. Sedangkan pendekatan kepustakaan dilakukan 

dengan menghimpun, membaca, dan menelaah literatur yang relevan, baik berupa kitab 

klasik, karya ulama modern, maupun buku dan artikel akademik kontemporer. 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih karena fokus 

utamanya adalah pemahaman mendalam terhadap tradisi pembacaan wirid yasin pada suku 

Melayu, bukan pengukuran secara kuantitatif. Sementara sifat deskriptifnya bertujuan untuk 

menggambarkan perkembangan tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu dari segi 

konsep, institusi, dan relevansinya dalam konteks modern. Sumber data penelitian ini terdiri 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 278 

dari Sumber primer, sumber sekunder, berupa buku, artikel jurnal, disertasi, dan laporan 

penelitian yang membahas tentang tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur ilmiah 

yang relevan. Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan 

langkah-langkah: (1) reduksi data, (2) kategorisasi konsep epistemologi integratif, dan (3 

tradisi pembacaan wirid yasin pada suku Melayu.  Metode ini dipilih untuk memperoleh 

pemahaman mendalam dan sistematis terhadap gagasan-gagasan konseptual yang dikaji.. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah dan Makna Tradisi Wirid Yasin 

Tradisi merupakan pola perilaku yang diwariskan secara turun-temurun dan mengandung 

nilai simbolik serta normatif dalam suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat Melayu 

Muslim, tradisi wirid Yasin atau yasinan merujuk pada praktik pembacaan Surah Yāsin secara 

berjamaah yang dilakukan secara periodik, seperti malam Jumat, acara kematian, atau momen 

keagamaan tertentu. Tradisi ini berfungsi sebagai ekspresi religius sekaligus sarana sosial yang 

mengikat anggota komunitas.1 

Istilah wirid berasal dari bahasa Arab warada–yaridu yang berarti “datang” atau “sesuatu 

yang dibaca secara terus-menerus”. Dalam praktik Islam Nusantara, wirid dipahami sebagai 

bacaan dzikir dan ayat-ayat Al-Qur’an yang dibaca secara rutin untuk mendekatkan diri kepada 

Allah dan memohon keberkahan.2 

Tradisi wirid Yasin bermula dari kebiasaan masyarakat Muslim yang menempatkan 

surat Yasin sebagai “jantung Al-Qur’an” (qalbu al-Qur’an), sebagaimana sabda Nabi 

Muhammad SAW: “Segala sesuatu memiliki hati, dan hati Al-Qur’an adalah surat Yasin.3 

Bagi suku Melayu, Wirid Yasin adalah "ruh" sosial. Kegiatan ini biasanya dilaksanakan 

pada malam Jumat atau saat peringatan peristiwa penting seperti khitanan, pernikahan, atau 

kematian.4 Secara teknis, kegiatan dimulai dengan pembacaan Ummul Kitab, diikuti surat Yasin, 

tahlil, dan ditutup dengan doa serta makan bersama (kenduri). 

 
1 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009, hlm. 181. 
2 Louis Ma‘luf, Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‘lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1986, hlm. 927 
3  Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal, Bandung: Mizan, 2002, hlm. 45–47. 
4 Abdul Latif, Tradisi Keagamaan Masyarakat Melayu (Pekanbaru: Unri Press, 2015), hal. 88 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 279 

Sejarah tradisi Wirid Yasin pada suku Melayu merupakan hasil dari proses panjang 

akulturasi antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Meskipun secara spesifik tahun dimulainya sulit 

dipastikan secara tunggal karena variasi geografis, para ahli sejarah umumnya sepakat bahwa 

tradisi ini mulai mengakar seiring dengan intensifnya dakwah Islam di tanah Melayu sejak abad 

ke-15 hingga abad ke-18. 

Berikut adalah tinjauan sejarah tradisi Wirid Yasin pada masyarakat Melayu: 

1.  Akar Sejarah: Dakwah Sufisme dan Ulama Nusantara 

Tradisi membaca wirid (zikir) dan surat tertentu secara berjamaah merupakan strategi dakwah 

yang digunakan oleh para ulama terdahulu, terutama dari kalangan Sufi. 

Pertama Modifikasi Tradisi Lokal: Sebelum Islam datang, masyarakat Melayu (dan 

Nusantara pada umumnya) memiliki tradisi berkumpul untuk mendoakan arwah atau 

keselamatan dengan cara-cara lama. Para ulama tidak menghapus budaya "berkumpul" tersebut, 

melainkan mengisi kontennya dengan pembacaan Al-Qur'an (Surat Yasin) dan kalimat tauhid 

(Tahlil). 

Kedua Peran Ulama Abad 17-18: Tokoh-tokoh seperti Syekh Abdurrauf as-Singkili di 

Aceh dan Syekh Abdus Samad al-Palimbani di Palembang berperan besar dalam menyebarkan 

kitab-kitab wirid dan mempopulerkan amalan harian yang kemudian diadopsi oleh masyarakat 

Melayu luas. 

2. Wirid Yasin sebagai Identitas Melayu 

Dalam masyarakat Melayu, "Yasinan" atau "Wirid Yasin" berkembang menjadi 

institusi sosial yang lebih formal dibandingkan sekadar ibadah pribadi.: (1) Sistem Giliran 

(Arisan Spiritualitas): Di banyak daerah Melayu seperti Riau, Jambi, dan Sambas, sejarah 

mencatat bahwa tradisi ini mulai terorganisir secara rutin sejak awal abad ke-20 sebagai sarana 

silaturahmi antarwarga yang rumahnya berjauhan. (2) Pembeda Identitas: Karena masyarakat 

Melayu memegang prinsip "Adat bersandi Syarak, Syarak bersandi Kitabullah", Wirid Yasin 

menjadi alat untuk membedakan identitas kemelayuan yang religius dari pengaruh luar. 

3. Wirid Yasin sebagai Praktik Keagamaan Kultural 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 280 

Secara konseptual, tradisi wirid Yasin pada masyarakat Melayu dapat dipahami sebagai 

praktik keagamaan kultural, yakni bentuk ibadah yang berakar pada ajaran Islam, tetapi 

diekspresikan melalui medium budaya lokal. Dalam hal ini, wirid Yasin tidak hanya diposisikan 

sebagai ibadah individual (ta‘abbudī), melainkan sebagai ritual kolektif yang sarat dengan makna 

sosial dan simbolik. Secara garis besar, teks tersebut menjelaskan bahwa Wirid Yasin bukan 

sekadar pembacaan doa, melainkan sebuah fenomena sinkretisme fungsional antara agama dan 

budaya.5 

Tradisi ini dikategorikan sebagai praktik keagamaan kultural, yang memiliki dua pilar 

utama yaitu  pertama Sumber Ajaran: Berakar kuat pada teks suci dan ajaran Islam (Al-Qur'an). 

Kedua Medium Ekspresi: Menggunakan tata cara, tradisi, dan wadah budaya lokal Melayu 

(seperti perhelatan di rumah warga, penggunaan adat istiadat tertentu, atau hidangan bersama).6 

4. Wirid Yasin dalam Kerangka Living Qur’an 

Dalam perspektif living Qur’an, wirid Yasin dapat dianalisis sebagai bentuk resepsi 

masyarakat terhadap Al-Qur’an. Resepsi ini tidak selalu bersifat tekstual atau ilmiah, tetapi lebih 

bersifat praksis dan fungsional.¹⁵ Surah Yasin “diterima” dan “dihidupkan” melalui praktik ritual 

yang diyakini membawa keberkahan, ketenangan batin, dan kekuatan spiritual. 

Pendekatan living Qur’an memandang Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks tertulis, 

tetapi juga sebagai realitas hidup yang berinteraksi dengan budaya dan tradisi masyarakat. Tradisi 

wirid Yasin merupakan contoh konkret dari fenomena living Qur’an, di mana Al-Qur’an 

dihadirkan dalam bentuk praktik ritual yang sarat makna simbolik dan sosial. 

Dalam masyarakat Melayu, Surah Yāsin tidak hanya dibaca, tetapi juga “dihidupkan” 

melalui tradisi kolektif, sehingga membentuk pola keberagamaan yang khas dan kontekstual. Hal 

ini menunjukkan bahwa pemaknaan Al-Qur’an bersifat dinamis dan dipengaruhi oleh konteks 

sosial budaya tempat ia dipraktikkan.7 

Konseptualisasi ini menunjukkan bahwa makna Al-Qur’an dalam masyarakat Melayu 

tidak hanya ditentukan oleh tafsir ulama, tetapi juga oleh pengalaman religius kolektif umat. 

 
5 Norazit Selat, Masyarakat Melayu: Struktur, Perubahan dan Keagamaan (Kuala Lumpur: University of Malaya 
Press, 1993), hlm: 45-50. 
6 Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014, hlm. 210. 
7 Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014, hlm. 210. 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 281 

Dengan demikian, wirid Yasin merepresentasikan dialektika antara teks suci dan realitas 

sosial, di mana Al-Qur’an berperan aktif dalam membentuk pola keberagamaan masyarakat..  

Fungsi Sosial dan Keagamaan Wirid Yasin 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa wirid Yasin memiliki fungsi multidimensional. 

Secara religius, ia dipahami sebagai bentuk ibadah dan doa bersama, baik untuk keselamatan 

hidup, penolak bala, maupun doa bagi orang yang telah meninggal.8 Secara sosial, wirid Yasin 

berfungsi sebagai sarana memperkuat solidaritas sosial, mempererat silaturahmi, dan 

membangun rasa kebersamaan dalam komunitas Melayu.9 

Konsep ini sejalan dengan pandangan antropologi agama yang melihat ritual sebagai 

“tindakan simbolik. yang berfungsi menghubungkan manusia dengan yang sakral sekaligus 

memperkuat struktur sosial. Dalam tradisi Melayu, pembacaan Yasin menjadi simbol religius 

yang menyatukan dimensi spiritual (doa, dzikir, Al-Qur’an) dan dimensi sosial (kebersamaan, 

gotong royong, solidaritas).10 

Dalam perspektif antropologi agama, praktik seperti wirid Yasin memperlihatkan 

bagaimana ritual keagamaan menjadi media integrasi sosial yang efektif, terutama dalam 

masyarakat tradisional. Melalui ritual ini, nilai-nilai Islam ditanamkan secara informal dan 

berkelanjutan.11 

Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Wirid Yasin 

1. Nilai Spiritual dan Tauhid 

Pembacaan surat Yasin mengandung pesan ketauhidan yang mendalam, mengingatkan 

manusia akan kekuasaan Allah SWT atas kehidupan dan kematian. Dalam konteks 

pendidikan Islam, hal ini menumbuhkan kesadaran spiritual dan rasa ketergantungan total 

kepada Sang Pencipta.12 

 
8 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1996, hlm. 391 
9 Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, New York: Free Press, 1995, hlm. 44 
10 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1976) 
11 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, Yogyakarta: Teras, 2007, hlm. 1 

12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), h. 121. 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 282 

2. Nilai Moral dan Akhlak 

Melalui doa dan zikir, jamaah diajak untuk introspeksi diri, memperbaiki akhlak, dan 

memperbanyak amal saleh. Tradisi ini menanamkan nilai kesederhanaan, kesabaran, dan 

keikhlasan dalam kehidupan sehari-hari, sesuai dengan tujuan utama pendidikan Islam: 

membentuk insan berakhlak karimah.13 

3. Nilai Sosial dan Kebersamaan (Ukhuwah Islamiyah) 

Wirid Yasin biasanya dilakukan secara berjamaah, sehingga melatih peserta untuk saling 

mengenal, menghargai, dan membantu. Hal ini mengandung unsur pendidikan sosial, 

sebagaimana prinsip Islam tentang pentingnya ta’awun (tolong-menolong) dan 

silaturahmi.14 

4. Nilai Kultural dan Tradisional 

Kegiatan wirid Yasin juga memperkuat identitas keagamaan dan budaya masyarakat Muslim 

lokal. Dalam pendidikan Islam, pelestarian budaya positif yang selaras dengan syariat 

merupakan bagian dari upaya menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan berbangsa.15 

5. Pendidikan Kecerdasan Spiritual 

 Ritme bacaan yang dilakukan secara berjamaah memberikan efek ketenangan 

batin (thuma’ninah). Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam untuk membentuk 

insan kamil yang sehat secara spiritual.16 

6. Nilai Edukatif dan Pembiasaan (Habituation) 

Kegiatan rutin wirid Yasin dapat menjadi sarana pembiasaan dalam mendidik generasi 

muda agar mencintai Al-Qur’an, terbiasa berzikir, dan membangun disiplin spiritual. 

 
13 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2004), h. 91. 

14 Yusuf al-Qaradawi, Tarbiyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna (Kairo: Dar al-Syuruq, 

1989), h. 66. 

15 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara (Bandung: Mizan, 1998), 

h. 203. 

16 Hamzah Ya’qub, Etika Islam: Pembinaan Karakter dan Akhlak (Bandung: Diponegoro, 1993), hal. 56 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 283 

Dalam teori pendidikan Islam, hal ini termasuk dalam pendekatan ta’dib dan riyadhah al-

nafs (latihan jiwa).17 

Wirid Yasin sebagai Media Dakwah dan Pembelajaran Non-Formal 

Dalam pandangan pendidikan Islam, kegiatan wirid Yasin dapat dikategorikan sebagai 

pendidikan non-formal berbasis masyarakat. Ia melibatkan proses belajar melalui pengalaman 

(experiential learning), di mana jamaah memperoleh pemahaman dan penanaman nilai 

keagamaan tanpa harus melalui lembaga formal seperti madrasah atau pesantren.18 

Melalui kegiatan ini, masyarakat belajar membaca Al-Qur’an, memahami makna ayat-

ayat, mendengarkan nasihat ustaz, serta berlatih dalam suasana spiritual dan kekeluargaan. 

Dengan demikian, wirid Yasin berfungsi sebagai model pendidikan Islam kontekstual, yang 

menyesuaikan ajaran Islam dengan kebutuhan dan budaya masyarakat lokal.19 

Pandangan Ulama dan Perspektif Islam terhadap Tradisi Wirid Yasin 

Para ulama berbeda pendapat mengenai hukum melaksanakan wirid Yasin secara 

berjamaah. Sebagian ulama memandangnya sebagai bid‘ah hasanah (inovasi baik), karena 

bertujuan mendekatkan diri kepada Allah dan memperkuat ukhuwah Islamiyah.20 Sementara 

sebagian lain menekankan agar kegiatan ini tidak dianggap sebagai kewajiban syar‘i. 

Namun, dalam kerangka pendidikan Islam, tradisi wirid Yasin memiliki nilai pedagogis 

yang signifikan. Seperti dijelaskan oleh M. Quraish Shihab, nilai-nilai Al-Qur’an harus 

diaktualisasikan dalam kehidupan sosial dan budaya agar Islam menjadi rahmat bagi seluruh 

alam (QS. Al-Anbiya [21]: 107).21 Dengan demikian, kegiatan seperti wirid Yasin merupakan 

manifestasi dari semangat keislaman yang inklusif dan edukatif. 

 
17 Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 1990), h.  28. 
18 Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna Baru, 2004), h. 77. 
19 Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat (Jakarta: Gema 

Insani Press, 1996), h. 59. 
20 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959), h. 

119. 

21 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: 

Mizan, 1996), h. 67. 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 284 

Relevansi Tradisi Wirid Yasin dalam Pembentukan Karakter 

Pendidikan karakter dalam Islam bertujuan untuk membentuk manusia yang beriman, 

bertakwa, dan berakhlak mulia. Tradisi wirid Yasin membantu menginternalisasi nilai-nilai 

tersebut melalui kegiatan yang berulang dan berbasis komunitas. Anak-anak dan remaja yang 

terlibat dalam kegiatan ini belajar menghargai waktu ibadah, menghormati orang tua, dan hidup 

dalam kebersamaan yang bernuansa religius.22 

Dalam konteks pendidikan modern, tradisi ini juga bisa dijadikan sebagai pendekatan 

integratif antara pendidikan formal dan non-formal. Guru dan pendidik dapat menjadikan 

kegiatan wirid Yasin sebagai bagian dari pembelajaran karakter di sekolah atau madrasah, 

terutama dalam membentuk budaya religius (religious culture).23 

Kontroversi dan Legitimasi Keagamaan 

Meskipun populer, tradisi wirid Yasin tidak lepas dari perdebatan. Sebagian ulama 

mengkritik praktik ini karena tidak memiliki dasar hadis sahih yang kuat, terutama terkait 

penentuan waktu dan tata cara tertentu.24 Namun, ulama lain memandangnya sebagai bagian dari 

‘urf (tradisi) yang dapat diterima selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam.25 

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa tradisi wirid Yasin berada di 

persimpangan antara teks normatif agama dan praktik kultural umat Islam. Dalam konteks 

masyarakat Melayu, aspek sosial dan kultural seringkali menjadi pertimbangan utama dalam 

mempertahankan tradisi ini.26 

Transformasi ke Era Modern 

Memasuki tahun 1980-an hingga 1990-an, tradisi ini mengalami formalisasi dalam 

bentuk kelompok Majelis Taklim atau Persatuan Wirid Yasin. 

 
22 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018), h. 

33. 

23 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2002), h. 142. 
24 Muhammad Nashiruddin al-Albani, Silsilah al-Ahadits al-Da‘ifah, Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1992, jilid 1, 
hlm. 245. 
25 Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, Damaskus: Dar al-Fikr, 1986, jilid 2, hlm. 828. 
26 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2000, hlm. 556 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 285 

• Dimensi Sosial: Awalnya hanya pembacaan doa, namun berkembang menjadi lembaga 

simpan pinjam, bantuan sosial (dana kematian), hingga pendidikan bagi kaum ibu. 

• Ketahanan Budaya: Meskipun sempat mendapat tantangan dari gerakan pemurnian 

agama yang menganggapnya bid'ah, masyarakat Melayu tetap melestarikannya sebagai 

"Living Qur'an"—praktik menghidupkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari. 

Bagi masyarakat Melayu dan Nusantara pada umumnya, tradisi wirid Yasin merupakan bentuk 

akomodasi antara ajaran Islam dan budaya lokal yang membawa nilai-nilai sosial dan spiritual. 

Ia menjadi bukti bagaimana Islam diterima dan berkembang secara damai melalui jalur kultural 

dan pendidikan moral masyarakat.27 

Perkembangan di Berbagai Wilayah Melayu 

Perkembangan wirid yasin diberbagai daerah Melayu seperti daerah pada table berikut: 

Tabel 1. Perkembangan wirid yasin diberbagai daerah Melayu 

Wilayah Karakteristik Sejarah 

Melayu Sambas 
Terjadi akulturasi kuat antara kepercayaan mistis lokal (pengusiran roh halus) 

dengan teks hadis tentang fadhilah Surat Yasin. 

Melayu 

Riau/Kepri 

Berkembang melalui jalur surau dan masjid, seringkali dihubungkan dengan tradisi 

kenduri dan tahlilan kematian. 

Melayu 
Semenanjung 

Dipengaruhi oleh pengajaran ulama-ulama dari Hadramaut yang membawa tradisi 
Ratib dan wirid-wirid komunal. 

 

Tabel 2. Fungsi Sosial dam Keagamaan Wirid Yasin 

Aspek Penjelasan 

Ibadah Individual 
(Ta‘abbudī) 

Hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan. Fokus pada pahala, ketenangan 
batin, dan pelaksanaan anjuran agama. 

Ritual Kolektif (Sosial-
Simbolik) 

Hubungan horizontal antarmanusia. Menjadi ruang silaturahmi, memperkuat 
solidaritas tetangga, dan simbol identitas kemelayuan. 

 

5. KESIMPULAN (CONCLUSION)  

Tradisi Wirid Yasin pada suku Melayu bukan hanya sekadar ritual formalitas, 

melainkan sebuah institusi pendidikan sosial-religius. Di dalamnya terkandung kurikulum 

kehidupan yang mengajarkan ketauhidan, solidaritas sosial, dan konsistensi ibadah. Transformasi 

 

27 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), 

h. 84. 



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 286 

nilai-nilai ini krusial untuk dipertahankan di tengah arus modernisasi.. Tradisi wirid Yasin 

merupakan praktik keagamaan yang sarat nilai-nilai pendidikan Islam. Ia mengandung dimensi 

spiritual, moral, sosial, dan kultural yang berfungsi membentuk karakter dan kesadaran religius 

umat. Dalam konteks pendidikan Islam, tradisi ini berperan sebagai media dakwah dan 

pendidikan non-formal yang efektif, karena mengajarkan nilai-nilai iman, kebersamaan, dan 

moralitas melalui pembiasaan dan keteladanan. 

Dengan demikian, tradisi wirid Yasin bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan 

warisan budaya Islam Nusantara yang perlu dilestarikan dan dimaknai kembali dalam rangka 

memperkuat pendidikan akhlak dan spiritual generasi muda. 

  



Jurnal El-Ta’dib     Volume. 05 Nomor. 02 Desember 2025  
Program Studi Pendidikan Agama Islam                           E-ISSN: 2775-5533   
Universitas Muhammadiyah Bengkulu          Terakreditasi SINTA 5 

 287 

 

REFERENSI  

Al-Attas, Naquib. Konsep Pendidikan dalam Islam. Bandung: Mizan, 1994. Al-Mudrah, 

Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012. 

Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam  Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018 

Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah dan Masyarakat (Jakarta: Gema Insani 

Press, 1996), 59 

Ahmad Baidowi, “Living Qur’an dalam Tradisi Yasinan,” Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 8, No. 2, 2014 

Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2004), 91 

Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), 84. 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara (Bandung: Mizan, 1998) 

Clifford Geertz, The Religion of Java Chicago: University of Chicago Press, 1976 
1 Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, New York: Free Press, 1995. 
Hamzah Ya’qub, Etika Islam: Pembinaan Karakter dan Akhlak  Bandung: Diponegoro, 1993. 

Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna Baru, 2004), 77. 

Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959), 

Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 3 Kairo: Dar al-Ma’arif, 1959. 

Imam al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, no. 2887. 

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Latif, Abdul. Tradisi Keagamaan Masyarakat Melayu. Pekanbaru: Unri Press, 2015. 

Louis Ma‘luf, Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‘lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1986 

Muhammad Nashiruddin al-Albani, Silsilah al-Ahadits al-Da‘ifah, Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1992. 

M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat Bandung: 

Mizan, 1996. 

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 121. 

Mahyuddin. Adat Melayu: Tradisi dan Perubahan. Yogyakarta: Adicita Karya Nusa, 2011. 

Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Qur’an Beirut: Dar al-Fikr, 1990. 

Norazit Selat, Masyarakat Melayu: Struktur, Perubahan dan Keagamaan (Kuala Lumpur: University of 

Malaya Press, 1993. 

Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2000 

 
Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, Yogyakarta: Teras, 2007 

Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam  Jakarta: Ciputat Press, 2002. 

Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam  Jakarta: Ciputat Press, 2002 

 

Yusuf al-Qaradawi, Tarbiyah al-Islamiyyah wa Madrasah Hasan al-Banna Kairo: Dar al-Syuruq, 1989 
Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, Damaskus: Dar al-Fikr, 1986, jilid 2 

 
 


